# AXAIKA

ΓΡΑΜΜΑΤΑ - ΕΠΙΣΤΗΜΑΙ - ΤΕΧΝΑΙ ΔΙΕΥΘΥΝΤΗΣ : ΚΩΝΣΤ. Ν. ΤΡΙΆΝΤΑΦΥΛΛΟΥ

1937-43

# **TEPIEXOMENA:**

Κ. ΓΕΩΡΓΑΚΟΠΟΥΛΟΥ (Ύπουργοῦ τῆς Παιδείας) Ο ἐπαρχιακὸς περιοδικὸς τύπος.

Γ. ΑΘΑΝΑ Κορινθιακός κόλπος (ποίημα).

Α. ΤΑΓΚΑΛΑΚΗ 'Η γεωλογική Ιστορία και σύστασις τῆς περιοχῆς τῶν Πατρῶν.

Κ. ΔΑΝΗΛΟΥ Την ώρα πού.... (ποίτωα)

Μ. ΖΩΓΡΑΦΟΥ 'Ο χωριανός μου (διήγημα)

ΓΙΑΝ. ΜΗΛΙΑΔΗ Ad Palatini codicis Ερωτικά.

Κ. ΤΡΙΑΝΤΑΦΥΛΛΟΥ 'Η αποστολική Έκκλησία των Πατρών κατά τους τέσσαρας πρώτους αιωνάς της.

Π. ΠΑΤΡΙΝΟΥ Παράπονο (ποίημα)

ΧΑΡΙΛΑΟΥ ΚΑΚΟΥΡΗ Οἱ διαβάτες τῆς αὐγῆς.

Κ. ΔΑΝΗΛΟΥ Τραγούδια γιὰ 'κείνη (ποίημα) ΤΑΣΟΥ ΒΙΔΟΥΡΗ 'Η Μονοβύζα ('Ηπειρωτική

ήθογραφία).

Η. WOLFFLIN 'Η διπλή δίζα τοῦ δυθμοῦ. Οἱ γενικώτερες παραστατικὲς μορφὲς (μετάφο. καθηγητοῦ τοῦ Πανεπιστημίου Δ. Εὐαγγελίδη).

ΤΟ ΤΡΙΜΗΝΟΝ Ποοορισμοί. "Εξηγούμεθα. Δύο μεταφράσεις μας. "Η Ποοτομή του Πάλλη υπό Τ. Μαγδαλη νο υ. "Ενθαρούνσεις. Χρονικά.

ΕΤΟΣ Ά. ΑΡΙΘΜΟΣ 1 ΤΟ ΤΕΥΧΟΣ ΔΡΧ. 8 ΠΑΤΡΑΙ ΜΑΡΤΙΟΣ 1937

# "AXATKA"

# ΓΡΑΜΜΑΤΑ-ΕΠΙΣΤΗΜΑΙ-ΤΕΧΝΑΙ

TPIMHNIAION THAT THE EKALDOMENON EN HATPAIS

ΣΥΝΔΡΟΜΗ ΕΤΗΣΙΑ ΔΡΧ. 30 ΕΞΩΤΕΡΙΚΟΥ ΔΟΛ. 1 Προπληρωτέαι ΤΙΜΗ ΤΕΥΧΟΥΣ ΔΡΧ. 8

'Αλληλογραφ'α, έμβάσματα, ἀποστολοί κ. Κ. Ν. Τριανταφύλλου Πάτρας

> ТҮПОГРАФЕІА А. КОУЛОУМІТН ПАТРАІ



ΓΡΑΜΜΑΤΑ - ΕΠΙΣΤΗΜΑΙ-ΤΕΧΝΑΙ

ΔΙΕΥΘΎΝΤΗΣ: Κ. ΤΡΙΑΝΤΆΦΥΛΛΟΥ ΕΤΟΣ Α. ΑΡΙΘ. 1 - ΠΑΤΡΑΙ, ΜΑΡΤΙΟΣ 1937

# Ο ΕΠΑΡΧΙΆΚΟΣ ΠΕΡΙΟΔΙΚΌΣ ΤΥΠΟΣ

ΑΡΘΡΟΝ ΤΟΥ Κ. Κ. ΓΕΩΡΓΑΚΟΠΟΥΛΟΥ ΥΠΟΥΡΓΟΥ ΤΗΣ ΠΑΙΔΕΙΛΣ ΕΙΔΙΚΩΣ ΓΡΑΦΕΝ ΔΙΑ ΤΑ "ΑΧΑΊΚΑ,,

Ο Περιοδικός Τύπος πιστεύω ότι άποτελει μίαν άπαραίτητον κοινωνικήν λειτουργίαν. Τό άναγνωστικόν κοινόν δέν είνε δυνατόν νά Ικανοποιηθή οὔτε ν' όρκεσθή μόνον είς τὸν Ἡμερήσιον Τύπαν. Αὐτός ἔχει πρωταρχικόν σκοπόν τήν εἴδησιν, ιήν ἐπικαιρότητα, τήν κρίσιν των καθημερινών γεγονότων δι' αὐτὸ τὸν διακρίνει ἡ ὁρμητικότης τής σκέψεως και τής έκφράσεως και ή έκ των ένόντων, κατ° άνάγκην, κρίσις. 'Ο Περιοδικός Τύπος έχει, πρώτα ἀπ' ὅλα, τὸ προσόν ὅτι είδικεύεται καὶ έξυπηρετεῖ ἕνα μέρος, μικρὸ ἢ μεγάλο, τῶν ζητημάτων ποῦ ἐνδιοφέρουν τό άναγνωστικόν κοινόν. Έπι πλέον έχει την χρονικήν εύχέρειαν της έπιμελούς προπαρασκευής της έκδόσεώς του καί ή κρίσις του έπὶ γεγονότων καὶ παντός είδους ζητημάτων γίνεται ήρέμα καὶ μὲ μεγαλειτέραν ἐμβρίθειαν. 'Ο Περιοδικός Τύπος μᾶς ὑπενθυμίζει ὅτι, παραλλήλως πρός την ἀσθματικήν ζωήν, την ὁποίαν ἐπιβάλλει ή βιοπάλη καὶ την ἐμφανίζει ὁ ἡμερήσιος Τύπος, ύπάρχει και ή ήσυχία του σπουδαστηρίου, μέσα είς τήν όποίαν καλλιεργεῖται ή λογοτεχνία, προάγονται αί ἐπιστῆμαι. δημιουργοῦνται αί πνευματικαί προσωπικότητες, ἀναλύεται, δρᾶ, δημιουργεί και κυριαρχεί ή Σκέψις.

"Η άντίληψίς μου αὐτή διὰ τὸν Περιοδικόν Τύπον μὲ κάμνει νὰ δοκιμάζω μίαν ίδιαιτέραν εὐχαρίστησιν ὅταν τὸν βλέπω ἀναπτυσσόμενον ἐπιτυχως, ίδιαιτέρως δὲ, ὅταν προέρχεται ἀπὸ τὴν Ἑλληνικὴν κραγματικότητα, ἡ ὁποία ἔχει με-

γάλην άνάγκην πνευματικής κινήσεως.
Δι' αὐτὸ χαιρετίζω μὲ έξαιρετικήν εὐχαρίστησιν τήν ἕκδοσιν τῶν «'Αχαϊκῶν» καὶ εὕχομαι πᾶσαν ἐπιτυχίαν εἰς τὴν προσπάθειάν

των, ὑπὲρ τῆς ὁποίας ἐγγυᾶται ὁ πυρὴν τῶν ἐκλεκτῶν συνεργατῶν των.

'Ο Έπαρχιακός περιοδικός Τύπος δὲν εἶνε ἐξειλιγμένος, ἐνῷ εἶνε τόσον ἀπαραίτητος. Εἶνε τὸ μοναδικόν ὅργανον, μὲ τὸ ὁποῖον θὰ ἑξωτερικευθῇ ἡ πνευματική κίνησις καὶ θὰ ἑμφανισθῇ αὐθεντικῶς ἡ κοινωνική δραστηριότης τῆς Ἐπαρχίας. Τὰ τοπικὰ ζητήματα μόνον δι' αὐτοῦ θὰ ἑξετασθοῦν εἰς τὴν ἔκτασιν, τὴν ὁποίαν ἀξιοῖ ἡ σοβαρότης των καὶ τὰ πρόσωπα πού ζοῦν τὴν πνευματικήν των ζωήν εἰς τὴν ἑπαρχίαν, δι' αὐτοῦ θὰ δυνηθοῦν νὰ ἐπικοινωνήσωσι μὲ τὸ κοινὸν, ἐντὸς τοῦ ὁποίου κινοῦνται καὶ τοῦ ὁποίου τὰς τάσεις, τὰς ἀνάγκας, τὰ ἔθιμα καὶ τὰς συνηθείας, τὰς ἐλπίδας καὶ τοὺς φόβους, τὴν σφύζουσαν ἐν γένει ζωὴν καὶ τὴν παράδοσιν, θέλουν νὰ περιλάβουν εἰς τὴν ἕκφρασιν τῆς σκέψεώς των.

Ή προσδευτική έπομένως έξέλιξις του περιοδικού είς την Έπαρχίαν θά δημιουργήση τάς προϋποθέσεις μιᾶς πνευματικής κινήσεως καὶ θά καταργήση βαθμιαίως την καταθλιπτικήν έξάρτησιν τῆς ἐπαρχίας ἀπὸ την πρωτεύουσαν, ή ὁποία ἔως τώρα συγκεντρώνει σχεδὸν πᾶσαν ἐκδοτικήν προσπάθειαν, χωρίς νὰ δύναται νὰ ἰκα

νοποιήση πλήρως τάς άνάγκας τῆς Ἐπσρχίας.

'Ως Υπουργός τῆς Ποιδείας ἐπιδιώκων διὰ τοῦ ἐκπαιδευτικοῦ προγράμματος νὰ συντελέσω, κατὰ τὸ ἀνῆκον μέτρον, εἰς τὴν ἀ νακοπὴν τοῦ ῥεύματος τῆς ἀστυφιλίας καὶ νὰ διευκολύνω τὴν τροπὴν τῆς νεολαίας πρὸς πρακτικὰ ἐπαγγέλματα, ἰδιαιτέρως προάγοντα τὴν οἰκιακήν των οἰκονομίαν ἢ ἀνταποκρινόμενα πρὸς τὰς δυνάμεις καὶ τὰς ἀνάγκας της, διαβλέπω ἕνα ἰσχυρὸν σύμμαχον εἰς τὸ περιοδικὸν τῆς Ἐπαρχίας. "Οταν δὲ τοῦτο ἐμφανίζεται ἐμπνεόμενον ἀπὸ τὰς ἀρχὰς, τὰς ὁποίας διεκήρυξεν ὁ Κυβερνήτης τῆς Χώρας ἀπὸ τῆς 4 Αὐγούστου καὶ διαθέτει τοὺς ἐνθουσιώδεις ἀποστόλους τῆς Ἰδέας, τότε ὁποτελεῖ κοινωνικὴν εὐλογίαν, τὴν ὁποίαν ἡ Ἐπαρχία θὰ δεχθῆ μὲ ἰκανοποίησιν καὶ πραγματικὴν ἀνακούφισιν.

## ΚΟΡΙΝΘΙΆΚΟΣ ΚΟΛΠΟΣ

Θάμα στό μεσοχείμωνο μιὰ τέτοια ξαστεριά!
Γἢ κι' οὐρανὸς καθάρισαν σὰ διάφανο κρουστάλλι!
Γλυκοκυτάζ' ἡ Ρούμελη στὰ μάτια τὸ Μωριᾶ
Κ' ἐκεῖνος ποθοπλάνταχτος ἀνοίγει τὴν ἀγκάλη.

Σειρά χιονόκορφα βουνά κι' άχτὲς δαντελλωτὲς Πέρα κι' ώς πέρα γράφουνε μιὰ ζηλεμέν' εἰκόνα. Τὰ καραβάκια χαμηλὰ ψυχοῦλες φτερωτὲς, 'Έρωτευμένοι Γίγαντες ψηλά ὁ Χελμὸς κ' ἡ Γκιώνα.

Βαθειά στοῦ Κόρφου τοὺς μυχοὺς μυστήριο άχνό, ξανθό. Ποιοὶ άγαπημένοι των Θεων νάχουν ἐκεῖ Πατρίδα; Μήν είνε τάχα ἡ Κόρινθος;... "Αχ! πόσο τὸ ποθω Ν' ἀράξω σιὸ λιμάνι της καὶ νάβρω τὴ Λαίδα!

Ναύπακτος, 1929

Γ. ΑΘΑΝΑΣ

# ΓΕΩΛΟΓΙΚΗ ΙΣΤΟΡΙΆ ΚΆΙ ΣΥΣΤΆΣΙΣ ΤΗΣ ΠΕΡΙΟΧΉΣ ΤΩΝ ΠΑΤΡΩΝ

Τὴν ἱστορίαν τῆς γῆς ἀπὸ τῆς γενέσειώς της μέχοι σήμερον, διαιροῦμεν ἔν πρώτοις εἰς τὰ μεγάλα χρονικὰ διαστήματα, τὰ καλούμενα «αἰῶνας». Εκαστον τοιοῦτον χρονικὸν διάστημα, ἕκαστος δηλ. «αἰών», ἀντιστοιχεῖ εἰς μίαν σειρὰν πετρωμιάτων, ἀπὸ τὰ ὁποῖα ἔξάγονται τὰ γεγονότα τὰ διαδραματισθέντα κατ' αὐτὸν, λέγομεν δηλ. ὅτι ἕκαστος αἰὼν ἀντιστοιχεῖ εἰς ὡρισμένα γεωλογικὰ δεδομένα.

Κατά τοὺς πρώτους ὅμως χρόνους τῆς ἱστορίας τῆς γῆς, ἀπό τῆς στιγμῆς καθ' ἥν ἡ γῆ ἀπεσπάσθη ἐκ τοῦ ἡλίου, μέχρι τοῦ σχηματισμοῦ τοῦ πρώτου φλοιοῦ καὶ κατόπιν τῶν πρώτων ἠπείρων, ἐλλείπουν τὰ γεωλογικὰ δεδομένα (κοσμικὸν ἢ προγεωλογικὸν στάδιον).

Κατωτέρω παραθέτομεν πίνακα δ όποιος δεικνύει τοὺς γεωλογικοὺς αἰῶνας τοὺς ἀποτελοῦντας τὴν ἱστορίαν τῆς γῆς καὶ τὰς ὑποδιαιρέσεις τούτων εἰς περιόδους καὶ ὑποπεριόδους. Τὸ προγεωλογικὸν στάδιον εἰναι τὸ πρῶτον χρονικὸν τμῆμα τῆς ὅλης ἱστορίας τοῦ πλανήτου μας ἔπειτα ἀκολουθοῦν κατὰ σειρὰν ὁ ᾿Αζωϊκὸς αἰών, ὁ Ἦωζωϊκός, ὁ Παλαιοζωϊκός, ὁ Μεσοζωϊκὸς καὶ ὁ Καινοζωϊκὸς αἰών.

| ΑΙώνες         | Περίοδοι                                                                  | "Υποπερίοδοι                                                             |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 5 Καινοζωϊκός  | β΄ Τεταρτογενής                                                           | 'Ολόκαινος (σύγχρονος)<br>Πλειστόκαινος<br>Παλαιοτεταρτογενής            |
|                | α΄ Τριτογενής                                                             | Πλειόκαινος<br>Μειόκαινος<br>'Ολιγόκαινος<br>'Ηώκαινος<br>Παλαιοηώκαινος |
| 4 Μεσοζωϊκός   | y' Κρητιδική<br>β' Ίουράσιος<br>α' Τριάσιος                               |                                                                          |
| 3 Παλαιοζωϊκός | ε΄ Πέρμιος<br>δ΄ 'Ανθρακική<br>γ΄ Δεβόνιος<br>β΄ Σιλούριος<br>α΄ Κάμβριος |                                                                          |
| 2 'Ηωζωῖκὸς    |                                                                           |                                                                          |
| 1 'Αζωϊκὸς     |                                                                           |                                                                          |
| Κοσμικόν       | ή Προγεωλογικόν                                                           | στάδιον                                                                  |

"Ισως φανή λανθασμένη ή σειοὰ τής τοποθετήσεως τῶν αἰώνων (\*) εἰς τὸν ἀνωτέρω πίνακα. Εἰναι ὅμως συνήθεια τῶν γεωλόγων νὰ θέτουν τὸν πρῶτον αἰῶνα κάτω—κάτω καὶ τὸν τελευταῖον εἰς τὸ ἐπάνω μέρος. Ἡ συνήθεια αὕτη ἐγεννήθη ἀπὸ τὸ γεγονὸς ὅτι τὰ πετρώματα τοῦ τελευταίου (νεωτέρου) αἰῶνο; εἰναι ἐπάνω ἀπὸ τὰ τοῦ προηγουμένου του κ. ο. κ., καθότι τὰ πετρώματα ἀποτίθενται ἐκ τῶν ἄνω καὶ ἐπομένως τὰ ἀρχαιότερα ὑπόκεινται τῶν νεωτέρων. Τὸ αὐτὸ ἰσχνίει καὶ διὰ τὰς ὑποδιαιρέσεις τῶν αἰώνων (περίοδοι κλπ). Ἡ Σιλούριος π. χ. περίοδος εἰναι νεωτέρα τῆς Καμβρίου καὶ ἀρχαιοτέρα τῆς Δεβονίου.

Εἰς ὑποπεριόδους διαιροῦνται καὶ οἱ ἄλλοι αἰῶνες ἐκτὸς τοῦ Καινοζωϊκοῦ, ἀλλὰ δὲν ἐθέσαμεν τὰς ὑποδιαιρέσεις ταύτας χάριν συντομίας καὶ ἀπλότητος. Θὰ ἡσαν ἐξ ἄλλου ἄνευ σημασίας διὰ τοὺς ἀναγνώστας τοῦ ἄρθρου τούτου, καθόσον ἡ σημερινὴ διαμόρφωσις τῶν ἑλληνικῶν χωρῶν συνετελέσθη κατὰ τὴν διάρκειαν τοῦ Καινοζωϊκοῦ αἰῶνος.

Κατά τὸν Παλαιοζωϊκὸν αἰῶνα ἡ γώρα θωίστατο τὴν ἐπίδρασιν τῶν πτυγών καὶ ἐπήργοντο μεταβολαὶ ἐπὶ τῆς παλαιογεωγραφικῆς ἔξαπλώσεως των ξηρών και των θαλασσών, μέχρι της Τριασίου περιόδου του Μεσοζωϊκοῦ αίωνος ὁπότε ή χώρα βυθίζεται όλόκληρος (πλην ἴσως μικρών τμημάτων έξεχόντων ώς νήσων) ύπο την θάλασσαν. Θαλασσεύει ή χώρα ή Ελληνική καθ' όλην την διάρκειαν του Μεσοζωϊκού και κατά τας πρώτας ύποπεριόδους τῆς τριτογενοῦς, τὴν Παλαιοκώκαινον καὶ τὴν Ἡώκαινον. Κατά τὸ τέλος τῆς Ἡωκαίνου καὶ τὴν Ὀλιγόκαινον ὑποπερίοδον ἤρχισεν ὁ πυθιιήν της θαλάσσης έχείνης είς τινα μέρη να άνυψοῦται, κατά δὲ τοὺς έπομένους χρόνους, κατά την διάρκειαν πιθανώς της δλιγοκαίνου καί κατά τὰς ἀρχὰς τῆς Μεισιαίνου γίνονται εἰς τὸ μέρος τοῦτο αί «άλπεικαὶ πτυγώσεις». 'Αλπεικαί καλούνται αί πτυχαί του φλοιού της γης, αί δποίαι έ σχημάτισαν κατά την Τριτογενή περίοδον τὰ ύψηλότερα σύγχρονα όρη, τὰς "Αλπεις, τὰ 'Ιμαλάϊα, τὰς "Ανδεις κλπ. Κατὰ ταύτας δλόκληρος ή ἔκτασις την δποίαν καταλαμβάνουν σήμερον αί δυτικαί άκται της Μικράς 'Ασίας, τὸ Αἰγαῖον, ή Ελληνική χερσόνησος και αι Ἰόνιοι νῆσοι, ἐξῆλθεν ἐκ

<sup>(\*)</sup> ΟΙ γεωλογικοί αίωνες δέν είναι τῆς αὐτῆς διαρκείας, άλλὰ μεγαλυτέρας ἐκεῖνοι οἵτινες είναι πλέον ἀρχαῖοι. Εὐθὺς ἐξ ἀρχῆς οἱ γεωλόγοι ἀντελήφθήσαν ἀπὸ τὸ πάχος των στρωμάτων ὅτι ἔκαστος γεωλ. αἰων ἀριθμοῦσε ἀρκετὰ ἐκατομμύρια ἔτη. Τελευταίως ἐγένετο προσπάθεια μετρήσεως τοῦ γεωλογικοῦ χρόνου ἐκ τοῦ πάχους των στρωμάτων, άλλὰ καὶ ἐκ των νόμων τῆς ἀκτινενεργείας (μεταβολὴ ὀρυκτων). Κατωτέρω σημειοῦμεν τὴν διάρκειαν ἐκάστου αἰωνος εἰς ἐκατομμύρια ἔτη κατὰ τινα ὑπολογισμόν: Κοινοζωϊκὸς 55—65 ἑκ. ἔτη, Μεσοζωϊκὸς 180 ἑ. ἔ. περίπου, Παλαιοζωϊκὸς 500 ἑ. ἔ., Ἡωζωϊκὸς καὶ ᾿Αζωϊκὸς ἀγνώστου (πάντως μεγίστης) διαρκείας.

τῆς θαλάσσης, πτυχωθείσα περισσότερον είς τὸ δυτικὸν καὶ νότιον μέρος (σχηματισμὸς τοῦ Διναροταυρικοῦ τόξου, ἢτοι τῶν δροσειρῶν τῆς δυτ. Ἑλλάδος, τῆς Κρήτης καὶ τοῦ Ταύρου τῆς νοτίου Μικρᾶς ᾿Ασίας) καὶ ἀπετέλεσεν ἐκτεταμένην χώραν, τὴν κληθείσαν «Αλγαιίδα» ἤ «Αλγηΐδα».

Μετά την ανάδυσίν της η Αίγαιις διεσχίσθη υπό ρηγμάτων. Μέγα ρηγμα δυτικώς της θέσεως των σημερινών Ίονίων νήσων καὶ νοτίως της Κρήτης, έκαμεν ώστε, τὰ έξωτερικά τούτου τεμάχη νὰ βυθισθοῦν καὶ ό πυθμήν της θαλάσσης να παρουσιάζη σήμερον είς τας θέσεις του δήγματος ἀπότομον βύθισμα (Philippson)."Αλλα δήγματα διέσχισαν τὴν χώραν, μετακινήσεις τεμαχών εγένοντο κατά τά ρήγματα ταύτα, ώστε, εσχηματίσθησαν γλώσσαι είσδύουσαι είς την Αίγαιίδα και πληρωθείσαι υπό τη; θαλάσσης. Μία τοιαύτη γλώσσα θαλάσσης έσχηματίσθη καὶ εἰς τὴν θέσιν τοῦ σημερινοῦ Κορινθιακοῦ κόλπου καὶ ἐχώρισε τὴν Πελοπόννησον ἀπὸ τὴν Στερ. Ελλάδα. Αί διαρρήξεις και αι κατάβυθίσεις, αι γεννήσασαι την γλώσσαν ταύτην είναι προπλειοκαινικής ήλικίας. Κατά τὰς ἀρχὰς λοιπὸν τῆς Πλειοκαίνου ὑπῆρχεν δ βραχίων ούτος της θαλάσσης. Ήτο πλατύτερος του σημερινού Κοοινθιακοῦ κόλπου καὶ εἰς ύψηλοτέραν στάθμην. Ἡ θέσις, εἰς τὴν ὁποίαν σήμερον υπάρχουν αι Πάτραι, ήτο υπό την επιφάνειαν των υδάτων του βραχίονος ἐκείνου. Δὲν ἦτο κόλπος, καθότι ὁ ἰσθμὸς, ὁ ἕνώνων τὴν Στε**φεὰν 'Ελλάδα μετὰ τῆς Πελοποννήσου σήμερον, τότε δὲν ὑπῆρχε, ἡ δὲ** θάλασσα είχεν είσχωρήσει έκ νότου (ἀπὸ τῆς Μειοκαίνου ὑποπεριόδου) ἀνατολικῶς τῆς Πελοποννήσου μέχρι τῆς ᾿Αττικῆς. Ἡ Πελοπόννησος λοιπόν κατά την πλειόκαινον υποπερίοδον ήτο τελεία νήσος.

Εἰς τὸν βραχίονα τοῦ Κορινθιακοῦ κατὰ τὴν Πλειόκαινον ἐποχὴν γίνονται ἀποθέσεις ἱζημάτων, τῶν ὁποίων τὸ ὑλικὸν ἐφέρετο ὑπὸ χειμάροων ἐκ τῶν πέριξ ὀρέων. Τὰ ἱζήματα ταῦτα ὑποστάντα διαγένεσιν (συγκόλλησιν) ἐσχημάτισαν τὰ σήμερον πέριξ τῶν Πατρῶν ἀλλὰ καὶ εἰς ὁλόκληρον τὴν Β. Πελοπόννησον εῦρισκόμενα κροκαλοπαγῆ πετρώματα καὶ τὰς μάργας. Ὁ βραχίων ἐκεῖνος ἡτο ἀβαθὴς καὶ τὸ πάχος τῶν κροκαλοπαγῶν καὶ τῶν μαργῶν φθάνει τὰ 800—1000 μέτρα. Τὸ παράδοξον τοῦτο ἔξηγεῖται ἀπὸ τοὺς γεωλόγους δ.ὰ τῆς θεωρίας τῆς ἰσοστασίας. Καθ' ὅν χρόνον δηλ. ἀπετίθεντο τὰ ἱζήματα ταῦτα, ὁ πυθμὴν τοῦ τότε Κορινθιακοῦ ἐβυθίζετο συνεχῶς τόσον, ὥστε νὰ διατηρῆ τὸ αὐτὸ σχεδὸν βάθος. Ἡ βραδεῖα αὕτη κίνησις τοῦ πυθμένος, ὀφειλομένη εἰς τὸ βάρος τῶν ἀποθεμάτων, ἔκαμε νὰ ἀποτεθοῦν εἰς τὸν ἀβαθῆ τοῦτον βραχίονα ἱζηματογενῆ πετρώματα σημαντικοῦ πάχους.

'Αλλ' ἡ ἀπόθεσις τῶν ἱζημάτων συνετέλεσεν ὁπωσδήποτε εἰς τὴν ἀνύψωσιν τοῦ πυθμένος. 'Ο βραχίων ἐγένετο πλέον ἀβαθής. Λόγφ αὐτοῦ τοῦ αἰτίου, ἀλλὰ καὶ λόγφ τῆς κατὰ τὸ τέλος τῆς Πλειοκαίνου εἰς τὰς ἀκτὰς ὁλοκλήρου τῆς Μεσογείου γενομένης ἀποχωρήσεως τῆς θαλάσσης, ὁ βραχίων τοῦ κορινθιακοῦ κατὰ τὸ τέλος τῆς Πλειοκαίνου μεταβάλλεται εἰς εὐρεῖαν κοιλάδα ἄνευ ὑδάτων. 'Η κοιλὰς αὕτη εὑρίσκετο εἰς ὕψος μεγα-

λύτερον τῆς σημερινῆς ἐπιφανείας τῆς θαλάσσης. Ἡ Ηελοπόννησος ἡνώθη δι' αὐτῆς μετὰ τῆς Στερεᾶς Ἑλλάδος. Τὰ ὕδατα τῆς Μεσογείου είχον ἀποσυρθῆ πέραν τῶν Ἰονίων νήσων.

'Επίσης, κατὰ τὸ τέλος τῆς Πλειοκαίνου, ἡ κοιλάς, ἡ σχηματισθεϊσα ἐκ τῆς ἀποχωρήσεως τῶν ὑδάτων ἐκ τῆς Κορινθιακῆς αὔλακος, διασχίζεται ὑπὸ ὑηγμάτων παραλλήλων διευθύνσεως Λ—Δ. Αἱ μάργαι καὶ τὰ κροκαλοπαγῆ διαχωρίζονται εἰς τεμάχη ὑπὸ τῶν ὑηγμάτων, τὰ τεμάχη δὲ ταῦτα μετακινοῦνται κλιμακωτῶς καὶ σ<sub>λ</sub>ηματίζουν νέαν αὔλακα βαθυτέραν τῆς παλαιᾶς καὶ ἔχουσαν μικρότερον πλάτος. Ἡ αὔλαξ ἡ νέα δὲν φθάνει μέχρι τῶν προπόδων τῶν ὀρέων τῆς Πελοποννήσου ὅπως ἡ παλαιά, ἀλλὰ εἶναι στενωτέρα καὶ κεῖται πλησίον τῆς Στερεᾶς Ἑλλάδος (μετατόπισις πρὸς Β). Ἐσχηματίσθη οὕτως ἡ λεκάνη τοῦ σημερινοῦ Κορινθιακοῦ. Εἴς τινα δὲ μέρη τῆς παλαιᾶς κοιλάδος ἐπῆλθον καὶ ἀνυψώσεις τμημάτων εἰς ἀρκετὸν ὕψος (Μαῦρον ὄρος κ. ἄ.)

Κατὰ τὰ μέσα τῆς Τεταρτογενοῦς περιόδου, ἡ θάλασσα ἀρχίζει νὰ κατακλύζη τὰς λεκάνας τῆς Αἰγαιίδος καὶ εἰσδύει καὶ εἰς τὴν Κορινθιακὴν αὔλακα ἐκ δυσμῶν καὶ ἐξ ἀνατολῶν καὶ ἡ Πελοπόννησος γίνεται ἐκ νέου νῆσος. Κατὰ δὲ τὸ τέλος τῆς Τεταρτογενοῦς λόγφ νέων διαρρήξεων ἐπέρχονται νέαι μετακινήσεις τεμαχῶν, ἐξέρχονται τινὰ ἐκ τῆς θαλάσσης, φέροντα ἐπ' αὐτῶν καὶ ἀποθέματα τεταρτογενῆ, ἐνῷ ἄλλα τεμάχη βυθίζονται περισσότερον (σχηματισμὸς τῆς βαθυτέρας ὑφαλοτάφρου τοῦ Κορινθιακοί). Τέλος ὑψοῦται καὶ ὁ Ἰσθμὸς ἐν εἴδει «κέρατος» ἐκ τῆς θαλάσσης καὶ ἑνώνει τὴν Στερεὰν 'Ελλάδα μετὰ τῆς Πελοποννήσου. Μὲ τὰς τελευταίας μετακινήσεις ἡ περὶ τὸν Κορινθιακὸν κόλπον χώρα λαμβάνει τὴν σημερινήν της μορφήν.

Αύτη είναι, μὲ γενικὰς γραμμάς, ή γεωλογική Ιστορία τῆς Βορείου Πελοποννήσου.

"Ας ἔλθωμεν ήδη νὰ εξετάσωμεν συντόμως την γεωλογικήν σύστασιν της περιοχής τῶν Πατρῶν.

Πέριξ τῶν Πατρῶν ὑπάρχουν λόφοι χυρίως πρὸς τὰ Β. Α. τῆς πόλεως, ἀλλὰ καὶ πρὸς τὰ Ν. Δ. τῆς πεδιάδος τῶν Πατρῶν, ἀπὸ τοῦ Μιντιλογλίου καὶ ἐκεῖθεν. Οἱ λόφοι οὖτοι ἀποτελοῦνται ἀπὸ τὰ πλειοκαινικὰ στρώματα, τὰ κροκαλοπαγῆ δηλαδὴ καὶ τὰς μάργας, περὶ τῶν ὁποίων ὡμιλήσαμεν ἀνωτέρω. Προτοῦ τὰ ὕδατα τῆς θαλάσσης ἀποσυρθοῦν πρὸς τὰ κεντρικὰ τῆς Μεσογείου, ἡ περιοχὴ αὕτη ἐκαλύπτετο ὑπὸ τῶν ὑδάτων τῆς πλειοκαινικῆς Κορινθιακῆς αὔλακος καὶ ὡς εἴδομεν ἀπετέθησαν τὰ στρώματα ταῦτα. Μεταγενεστέρως διερράγησαν καὶ τὰ τεμάχη μετεκινήθησαν. Ύπέστησαν ἐπίσης τὰ πλειοκαινικὰ στρώματα τὴν διαβρωτικὴν ἐνέργειαν τῶν ἑεόντων ὑδάτων καὶ διεχωρίσθησαν εἰς λόφους.

Έκ τῆς ἔξετάσεως τῶν πλειοκαινικῶν στοωμάτων διεπιστώσαμεν ὅτι

ταῦτα παρουσιάζουν δύο «ὄψεις»: τὴν θαλασσίαν καὶ τὴν τῶν γλυκέων υδάτων. Ή πρώτη είναι ή περισσότερον έξηπλωμένη με προκαλοπαγή καὶ μάργας ἀρχετοῦ πάχους. Τὰ χροχαλοπαγῆ σπανίως φέρουν ἀπολιθώματα, ένω αι μάργαι φέρουν είς τας περισσοτέρας εμφανίσεις των τοιαύτα. Δυνάμεθα νὰ κατατάξωμεν τὰ στρώματα τῶν μαργῶν ἀναλόγως τοῦ είδους καὶ τοῦ πλήθους τῶν ἀπολιθωμάτων εἰς τὰς έξῆς κατηγορίας: 1) Μάργαι περιέχουσαι πληθος μαλακίων και δή ακεφάλων (Cardium, Arca, Pecten, Pectunculus, Venus, Mytilus, Lucina, Ostrea, Tellina, γένος τι τῆς οίκογενείας των Chamidae κ. ά), γαστεροπόδων (Turritella, Cerithium, Conus, Apporrhais, Natica κ. ἄ.) καὶ σκαφοπόδων, ἐπίσης ἐκ τῶν ἀρθροπόδων καὶ δὴ τῶν καρκινοειδῶν τὸν Balanus καί τινα κοράλλια. Ύπ' αὐτὴν τὴν μουφὴν ἔχομεν ἐμφανίσεις ὅπισθεν τοῦ δασυλλίου, εἰς Ταμπά. χανα, Β. Α. τῆς ᾿Αρόης κ. ἄ. 2) Μάργαι στερούμεναι ἀπολιθωμάτων ἢ φέρουσαι όλίγα έκ των άνωτέρω κατηγοριών καί 3) Μάργαι πλέον συμπαγείς των άλλων πλήρεις όπων, από την αποτύπωσιν ποραλλίων, φέρουσαι καί μεγάλα Ostrea καί τινα άλλα γένη. Εμφάνισιν τοιαύτης μάργας έχομεν είς ενα λόφον, είς τὸν ἐπάνω δρόμον πρὸς τὰ Συχαινά.

'Η ὄψις τῶν γλυκέων ὑδάτων ἀντιπροσωπεύεται ἀπὸ μάργας μικροῦ πάχους (ὅπισθεν δασυλλίου κ. ἄ.) μὲ τὰ χαρακτηριστικὰ ἐκ τῶν γαστεροπόδων γένη: Neritina, Vivipara καί τι ἄλλο ἐκ τῆς οἰκογενείας τῶν Melanidae. (\*)

Ή ὕπαρξις ἀποθεμάτων γλυκέων ὑδάτων δύναται νὰ ἐξηγηθῆ ἄν παραδεχθῶμεν ὅτι κατὰ τὴν Πλειόκαινον ἐποχὴν μέρη τινα τοῦ ἀβαθοῦς Κορινθιακοῦ βραχίονος ἀπεκλείοντο τῆς λοιπῆς θαλάσσης καὶ ἐδέχοντο γλυκὰ νερά.

Σημειούμεν έδῶ ὅτι ἔχουν εύρεθῆ ἐν Πάτραις καὶ παρὰ τὸ λατομεῖον Κωστάκη, ἐντὸς ἄμμου, θραύσματα ὀδόντων καὶ ὀστῶν ἐλεφάντων, ὀστᾶ ἐλαφοειδῶν καὶ ἀγριοχοίρων. Ἡμεῖς δὲν ἠδυνήθημεν, παρὰ τὰς ἐπισκέψεις μας, νὰ εὕρωμεν ὅμοια. Πάντως ταῦτα εἶναι νεώτερα (Τεταρτογενοῦς ἐποχῆς).

Τέλος ἄνωθεν τῶν λόφων, πρὸς Α. τῶν Πατρῶν, ὑψοῦται τὸ ὄφος Παναχαϊκόν. Τὸ ὄφος τοῦτο, κατὰ τοὺς γεωλόγους, ἄνήκει εἰς τὴν ζώνην ελονοῦ—Πίνδου, ἡ ὁποία ἐν Πελοποννήσφ ἐκτείνεται ὡς ταινία ἀπὸ τὸ ἀκρωτήριον τῆς Μεσσηνίας 'Ακρίτας, μέχρι τοῦ Κορινθιακοῦ κόλπου χωρὶς νὰ ἀπλοῦται πολὺ πρὸς Α. καὶ Δ. Συνεχίζεται κατόπιν ἡ ζώνη αὕτη εἰς τὴν Στερεὰν Ἑλλάδα εἰς τὰ Αἰτωλικὰ ὄρη καὶ τὰ "Αγραφα.

Ο Παναχαϊκός ἀποτελεῖται κυρίως ἀπὸ ἀσβεστολίθους, κερατολίθους καὶ σχιστολίθους μεσοζωῖκῆς ἡλικίας. Τὰ ἀρχαιότερα πετρώματα τῆς ζώνης 'Ωλονοῦ—Πίνδου είναι κερατόλιθοι (ὁ κερατόλιθος είναι πυριτικὸν

<sup>(\*) &#</sup>x27;Ο Philippson ἀναφέρει εἰς τὸ ἔργον του Der Peloponnes τὴν ὕπαρξίν ἀπολιθωμάτων γλυκέων ὑδάτων μόνον εἰς τὸ Κούμαρι τοῦ Alylou.

πέτρωμα—σκληρὸν (στουρνάρι καὶ ἄλλαι μορφαί) τῆς ἀνωτέρας Τριασίου περιόδου, φέροντες ἀπολιθώματα τῆς Halobia χαρακτηριστικὰ (Δενδρὰ Νεζερῶν).

Οί μεσοζωϊκοί κεφατόλιθοι φέρουν είς πολλάς θέσεις φλεβίδια τοῦ δουκτοῦ πυρολουσίτου (Χαλανδρίτσα κ. ἄ.)

Διηρέσαμεν τὸ παρὸν δημοσίευμα εἰς τρία μέρη. Εἰς τὸ πρῶτον παρέχομεν ὀλίγας πληροφορίας ἐπὶ τῆς ἐννοίας καὶ τῆς διαδοχῆς τῶν γεωλογικῶν αἰώνων καὶ τῶν ὑποδιαιρέσεων αὐτῶν, αἱ ὁποῖαι ἤθελον φανῆ τυχὸν χρήσιμοι εἰς τὸν ἀναγνώστην. Εἰς τὸ δεύτερον μέρος συνοψίζομεν τὰς ἀντιλήψεις τῶν γεωλόγων διὰ τὴν ἐξέλιξιν καὶ διαμόρφωσιν τῶν ἑλληνικῶν χωρῶν, ἰδία δὲ τοῦ περὶ τὰς Πάτρας τμήματος. Έχρησίμευσαν εἰς ἡμᾶς ὡς πηγαὶ διάφοροι μελέται καὶ ἄρθρα (κ. Γεωργαλᾶ, Philippson, Depêret κ. ἄ.) Εἰς τὸ τελευταῖον τέλος μέρος, στηριζόμενοι κυρίως εἰς τὰς παρατηρήσεις μας, δίδομεν συντομωτάτην περιγραφὴν τῆς γεωλογικῆς συστάσεως τῆς περιοχῆς τῶν Πατρῶν.

ΑΛΚΙΒΙΑΔΗΣ Π. ΤΑΓΚΑΛΑΚΗΣ

## ΤΗΝ ΩΡΆ ΠΟΥ...

Τὴν ὥρα ποὺ πλανιέται ἀπάνω στὴν ψυχή μας Ο πόθος κάποιου ὀνείρου

Καὶ εἴμαστε σὰν σὲ φυλακή μόνοι στή σιωπή μας Καὶ στή Σιωπή τοῦ ἀπείρου...

Τήν ὥρα ποὺ ὁ ἀνασασμὸς ἡχεῖ βαρειὰ ἐντὸς μας Καὶ φλύαρες οἱ ἔννοιες

Τριγύρω ἀραδιάζονται καὶ κλείνουνε τὸ φῶς μας Σὰν θῦρες σιδερένιες...

Τήν ώρα που περίδειλα τὰ λόγια τρεμοσβύνουν "Όπως ὁ ἀποσπερίτης

Και ράθυμα τὰ γήϊνα τή σκέψη μας ἀφήνουν ... Έγω μιλω μαζή της.

ΚΡΑΤΗΣ ΔΑΝΗΛΟΣ

# O XOPIANOS MOY

#### **AIHIHMA**

'Απέναντι στὸ δικό μας βρισκόταν καὶ τὸ σπίτι τῶν Κεραίων στὸ χωριό, παλαιϊκὸ ἀρχοντόσπιτο μὲ τὰ πορτοπαράθυρα ξεβαμένα καὶ σαρακοφαγωμένα, τὸ ξύλινο μπαλκόνι σκεβρωμένο κι' ἐτοιμόροπο καὶ τὸ κονίσμα ξεφτισμένο ἀπὸ τ' ἀνεμόβροχο, ὥστε νὰ φαίνουνται οἱ πέτρες τοῦ χτιρίου, στεκόμενο ὂμως ἐκεῖ πάντα γερὸ καὶ καλοθεμελιωμένο σὰν νὰ ἤθελε νὰ δικαιολογήση τὰ περήφανα λόγια τῆς γριὰ-Κεροῦς,

—Κι' ἄν έχαθήκανε τὰ δαχτυλίδια, τὰ δάχτυλα μνήσκουν άκομα. "Ε! καὶ νὰ ξαναγύριζε στὶς δόξες της ή μαυρομάτα!

Πολυχαδεμένη ἀπὸ τὰ πρῶτα νανουρίσματα ποὺ τῆς μουρμουρίζει ἡ θαλασσινὴ σὔρα, μικρὴ ἀγουρίδα σὰν κρέμεται ἀπάνω στὶς πράσινες βέργες, ἀναστημένη μὲ ποικιλόμορφη καὶ πολυονόματη καλλιέργεια, χάδια ἀπὸ τρυφερὰ παιδιῶν καὶ κοριτσιῶν χέρια, ἀντρῶν άδρὰ καὶ ροζιασμένα καὶ γερόντων σκελετώδικα, εὐγενικὸ πλάσμα ζυμωμένο μὲ τὸν ἱδρῶτα καὶ τὸ αἷμα τοῦ χωριοῦ, ἡ σταφίδα ἡ μαυρομάτα, σὰν παραπεταμένη ὀμορφιὰ ἀπὸ χρόνο σὲ χρόνο καταντοῦσε χειρότερα καὶ τὸ χωριό μας ἀκολουθοῦσε τὴν τύχη της.

Μάταια μᾶς έρχόντουσαν ἐδῶθε κι' ἐκεῖθε ουμβουλὲς νὰ τὴν ξεριζώσουμε, νὰ τὴν ἀλλάξουμε μὲ ἄλλα γεννήματα. Περιουσίες χάνονταν, ἀρχοντιὲς ξεπέφτανε, οἱ ἀνθρῶποι σταφιδιάζανε, κατὰ ποὺ λέει ὁ λόγος, ἀλλὰ τὸ χωριὸ σύσσωμο ἀγωνιζόταν μ' ἐπιμονὴ ἀστέρεφτη γύρω της ἐλπίζοντας νὰ τὴν ξαναφέρη στὶς παλιές της δόξες, νὰ τραβήξη, λὲς γιὰ ὄμορφη πολυπόθητη σκλάβα, πάλε ἀμέτρητες τὶς λίρες τοῦ Ἐγγλέζου καὶ τοῦ Φράγκου.

|機構は、1997年後の発展があれています。 下のできる おしょう すいしゅつ しょうしん サイン かいかい からばなく みんぶつ しなりにっぱいてい なもちをおきる きゅうのほう 調整機構造 し

Τής γριά-Κεροῦς ὅμως ὁ πόνος δὲν ἤτανε γιὰ τὴν καταστροφή αὐτή μονάχα. Τὸν οἰκονομικὸ ξεπεσμὸ ἀκολούθησε ἄλλος τώρα, τῆς ἀρχοντιᾶς. Στὸ χωριὸ ὁ Κερᾶς ἄρχισε νὰ μήν πολυλογαριάζεται, ἀφόταν μάλιστα ἔχασε δυὸ τρεῖς φορὲς στὴ σειρὰ ἀπὸ δήμαρχυς. "Αλλοι τώρα, ἐμπόροι, τοκιστάδες, γυρισμένοι ἀπὸ τὴν 'Αμερική, ἄρχισαν νὰ παίρνουν τὰ πρωτεῖα στὸν τόπο. Ποῦ νὰ σταθῆ τὸ παλαιϊκὸ ρημάδι τῶν Κεραίων μπροστὰ στὸ ἄσπρο παλάτι ποὺ είχε χτίσει ὁ Μερκάτης στὴν ἀγορὰ κι' ἀστραποβολοῦσε δλο λαδοχρωματισμένο. Κι' ἄν δὲν ἔμενε τὸ προνόμιο τοῦ γέρο-Κερᾶ, νὰ μὴ σηκώνουν ἀνάσταση τὴ Λαμπρὴ, προτοῦ ἔμπῃ αὐτὸς στὴν ἐκκλησιά, κανεὶς στὸ χωριὸ δὲ θὰ λογάριαζε πῶς οἱ Κεραῖοι ἤσαντε ἀρχόντοι τοῦ τόπου, κρατώντας τήν ἐπιβολή τους ἀπο τὸν καιρὸ τῆς 'Επανάστασης καὶ πρίν. Κοντὰ σὲ ὅλα αὐτὰ καὶ κοντά στὸν καημὸ νὰ βλέπῃ τὰ τρία κορίτσια της νὰ περνοῦνε στὰ χρόνια ἀνύπαντρα

καὶ νὰ μαραίνουνται σιγὰ σιγὰ σὰ λουλούδια ἀπότιστα, ἔκαιγε τὴν Κεροῦ καὶ τὸ σπίτι τους ἡ πομπὴ τοῦ τρανοῦ γιοῦ της, τοί) Λουκᾶ. Τὸν ἐστείλανε στὴν ᾿Αθήνα νὰ σπουδάση δικηγόρος, ξοδέψανε γι᾽ αὐτὸν καὶ τὴν τελευταία ὑποθήκη ποὺ σήκωνε ἡ καταχρεωμένη περιουσία τους, νὰ γυρίση νὰ πολιτευτῆ—κ' ἤτανε μαράζι τοῦ χωριοῦ μας πού δὲν ἔβγαζε βουλευτὴ—νὰ δώση νέα ζωὴ στὴ φαμελιά τους καὶ στ' ὄνομά τους, κι' ἐκεῖνος ἀπόμεινε ᾿κεῖ. Τοῦ γράψανε, τοῦ ξαναγράψανε, ἐκεῖνος τοὺς ἀπάντησε πὼς δὲ μποροῦσε νὰ γυρίση καὶ στὸ τέλος ἄμα τὸν πολυστενοχωρήσανε τοὺς ἄφισε χωρίς ἀπόκριση. Λέγανε μάλιστα στὸ χωριὸ πὼς τώρα τὰ τελευταῖα χρόνια, ἄμα λάβαινε γράμμα τους τὸ ξέσκιζε δίχως νὰ τ' ἀνοίξῃ κάν. ᾿Ακόμα στὸ χωριὸ ξέρανε πὼς ὁ Λουκᾶς στὴν ᾿Αθήνα ἕκανε τὸ δημοσιογράφο, τὸν ποιητὴ, λένε ἔβγαζε βιβλία, ἀλλὰ τίποτα κανείς δὲν καλόξερε, γιατὶ ποτὲ μὲ χωριανοὺς δὲν ἕπιανε σκέση οὔτε ἀκεῖ.

Έννοεῖται πῶς ὅλα αὐτὰ σὰν θρῦλοι φτάνοντας στ' αὐτιά μου, μικρὸ παιδὶ ὡς ἤμουν, μοῦ γεννούσαν ἐντύπωση ἐξαιρετική.

Κάποτε θέλοντας νὰ διαφωτιστώ ρώτησα τὴ μητέρα μου:

- Άλήθεια έχει ὁ Κερᾶς κι' ἄλλο παιδί;
- -- Ναί. Τὸ μεγαλείτερό του, μ' ἀπάντησε.
- -Καί που βρίσκεται;
- -Στὴν 'Αθήνα.
- -Γιατί δὲν ἔρχεται στὸ χωριὸ ποτέ;
- —Ξέρω κι' έγώ, παιδί μου. 'Από τέτοιες κλήρες κάλλιο νὰ μένη ἄκληρος κανένας. 'Ακοθς νὰ μὴν κοιτάζη τὶς άδερφάδες του, τὸ σπίτι του, ποὺ κοντεύει νὰ καταντήση μοναστήρι, μόνο κάθεται καὶ γράφει έφημερίδες καὶ ποιήματα.

Ή ἀλήθεια εἶνε πώς πραγματικά τὸ σπίτι του κιντύνευε νὰ καταντήση μοναστῆρι. ᾿Απὸ τὴ μεγαλείτερη ἀδερφή του τὴ Ζωΐτσα, ψηλὴ κι ἀδύνατη, μὲ στεφανωμένα ἀπὸ ἕνα μελανὸ κύκλο τὰ μεγάλα μαθρα μάτια της, κάπως ἀγριωπά, ὡς νὰ δείχνανε ὅχι θλίψη ἀλλὰ ὁργὴ γιὰ τὴν παρθενική ζωὴ ποὺ ἢταν ἀναγκασμένη νὰ περνᾳ, ἵσαμε τὴ μικρότερη τὴ Μαριώ, μὲ τὰ ὅμορφα ξανθὰ μαλλιὰ καὶ τὸ παχουλὸ ἀλλὰ χλωμότατο πρόσωπο, λίγες ἐλπίδες πειὰ ὑπάρχανε νὰ πέσουν σ᾽ ἀντρὸς σκέπη, κατὰ τὴν ἕκφραση ποὺ μεταχειρίζονταν στὸ χωριὸ γιὰ τὸ γόμο.

— 'Αλήθεια, μητέρα, πῶς γράφουνε ποιήματα; ρώτησα πάλι. Τότε εἶχα ἔνα βιβλίο μὲ τραγούδια κι' όλημερὶς τὸ ξεφύλλιζα άχόρταγος. 'Η συναρμολογία λέξεων μὲ ρυθμὸ καὶ ρίμα μοῦ φαινόταν σὰν κάτι ὑπέρτερο ἀπὸ τὴν ἀνθρώπινη δύναμη.

— Λένε πῶς κλειοθνται μέσα στὸ σκοτάδι, μ' ἀπάντησε. "Αλλοι γυρίζουν στὰ νεκροταφεῖα, σ' ἀκρογιάλια, γκρεμνούς.

Ή ἀόριστη, ἀπλοϊκή αὐτή ἀπάντηση μπέρδεψε χειρότερα τὰ

πράμματα στό κεφάλι μου. "Οσο καὶ νὰ μ' εὐχαριστοῦσαν τὰ τραγούδια, τὶ νὰ σᾶς πῶ; Καλὴν ἰδέα δὲν μποροῦσα νἄχω γιὰ τὸν πατριώτη μου. "Ανθρωπος ποὺ παρατοῦσε τοὺς δικούς του ἔτσι, χωρὶς νὰ διαβάση οὔτε τὰ γράμματά τους, ὅπως μάθαινα' ἄνθρωπος που ἴσως κιόλας μεθοῦσε, καταντώντας σὰν τὸ γείτονά μας τὸ γέρο-'Αναγνώστη, ἕνα μέθυσο ποὺ ἔβλεπα νὰ περνῷ πάντα τρικλίζοντας ἀπὸ τὸ δρόμο, καὶ δυνατὸν ἀκόμα νὰ γύριζε σὲ κοιμητήρια, στὴν παιδιάτικη φαντασία μου ὀρθωνόταν σὰν κάτι μαγικὸ καὶ διαβολεμένο. Τέλος σὰν κάτι ἐπίφοβο.

\*\*\*

Περάσανε τὰ χρόνια. Βρισκόμουν κι' ἐγὼ τώρα στὴν 'Αθήνα. Μοῦ ἄρεσε νὰ διαβάζω. 'Ακούραστος ξεφύλλιζα βιβλία. 'Η ἄωρη νεανική φαντασία μου ἔπλασε κ' ίδἑες ποὺ τὸν κόσμον ὅλον μποροῦσαν ν' ἀλλάξουνε σ' ἕνα μοσκοβολημένο περιβόλι, τὴ ζωὴ νὰ κάμουν πανηγύρι ἀτέλιωτο. Θαρροῦσα πὼς μποροῦσα κι' ἐγὼ νὰ δουλέψω γιὰ τὴν καλλιτέρεψη ὅχι μονάχα τῆς πατρίδας μου, ἀλλὰ τῆς ἀνθρωπότητας πέρα πέρα, καὶ μοῦ φαινόταν ἐκπληκτικὸ καὶ περίεργο πῶς οἱ ἀνθρῶποι δὲν σκέφτουνται τόσον ἀπλᾶ, τόσον εὔκολα, ὥστε ν' ἀλλάξουνε τὴ ζωή τους καὶ τὰ πράμματα—ποὺ νὰ λέμε τὴν ἀλήθεια—ἄρχισα κι' ἐγὼ νὰ αἰσθάνουμαι τὴν ἀκαταγώνιστη δύναμη καὶ πίεσή τους στὰ πρῶτα βήματά μου στὸν κόσμο.

'Αποτέλεσμα όλων αὐτων ἢτανε πως ἡ πολιτική μ' ἐνθουσίαζε καὶ μὲ συγκινοῦσε. 'Απασχολοῦσα σοβαρὰ τὸ πνεῦμα μου καὶ στενοχωριόμουν, γιατὶ εὔκολο δὲν θὰ ἤτανε νὰ πολιτευτω σὰν ἐμεγάλωνα. Βουλευτὲς έβγαίνανε τότε στὸν τόπο ἀνθρωποι μὲ γνωστὰ ὀνόματα καὶ μεγάλες περιουσίες. 'Εγὼ ἢμουν ἀπὸ σπίτι δευτερώτερο καὶ χρήματα δὲν εἵχαμε καθόλου.

"Όσο γιὰ τὸν Κερᾶ, βέβαιο πῶς ἡ κακή μου ἰδέα λιγόστεψε ἀλλὰ μαζὶ καὶ τὸ ἐνδιαφέρον μου. "Αξαφνα διάβασα στὶς ἐφημερίδες πῶς ἔβγαλε κάποιο καινούργιο βιβλίο. Μοῦ κινήθηκε ἡ περιέργεια νὰ τὸ διαβάσω καὶ τράβηξα νὰ τ' ἀγοράσω. Στὴ βιτρίνα ἐνὸς μεγάλου βιβλιοπωλείου φιγουράριζε ἀνάμεσα σὲ κάδρα καὶ βιβλία μὲ χρωματιστὰ ξώφυλλα καὶ καθὼς ἔπεφτε τὸ ἡλεκτρικὸ φῶς ἀπάνω, τὸ ἔκανε νὰ λαμπιρίζη. Μοῦ φάνηκε τότε πὼς εἶδα τὴ δόξα σωστή. Σὰν νὰ καθόταν ὁ Κερᾶς σὲ θρόνο καὶ γύρω τριγύρω ὀνο. μαστοὶ καὶ δοξασμένοι ἀνθρῶποι τὸν παράστεκαν.

"Όταν τὸ πῆρα καὶ πῆγα σπίτι μου τὸ διάβασα μονοβραδίς. "Ητανε ἕνα ρωμάντζο πλεγμένο γύρω στὴν ζωὴ τῶν ταπεινῶν ἀνθρώπων. Εἶχε μιὰ τέχνη ξεχωριστὴ μὲ μιὰ λέξη, μὲ μιὰ φράση ὀμορφοβαλμένη νὰ ἰστορῆ ζωὴν ὁλάκερη, νὰ δίνη μιὰ ψυχολογία, νὰ παρουσιάζη μιὰν εἰκόνα τέλεια. Στὸν πολυπατημένο δρόμο τῆς

καθεμερινής ζωής, πού ὁ καθένας περνά στρατοκόπος άνίδεος, έκείνος ήξερε να βρίσκη το δυνατό, να διαλέγη το άληθινο και να δημιουργή τὸ ὅμορφο. Καὶ μέσα σ' ὅλα, ἀνάμεσα στὶς γραμμές ξέφευγε καλά νοούμενο ένα αἴσθημα λύπης, ἄγνωστο καὶ δυσκολοδιάκριτο γιατί, γιά τη σημερινή ζωή των άνθρώπων ή γιά την αίώνια ζωή τοῦ ἀνθρώπου. Τὸ διάβασα και τὸ ξαναδιάβασα. "Ολο και ξάνοιγα μέσα του κάτι νέο, λὲς κι' ἤταν ἀστέρεφτη πηγή γνώσης καὶ πάθους. "Ητανε ν' άπορή κανείς πώς ἕνας ἄνθρωπος τόσο σκληρός, ώστε νὰ παρατήση τοὺς δικούς του ἔτσι ἄσπλαχνα, μποροῦσε νὰ κλείνη μέσα στήν καρδιά του τόση λύπηση για όλους μας, για τή ζωή μας. Σκεφτόμουν πώς έπρεπε να νοιώθη μεγάλη δύναμη, μεγάλη σὐτοπεποίθηση κ' ἡρωζομό ἀκόμα, γιὰ νὰ καταλήξη σὲ μιὰ τέτοιαν ἀπόφαση. Σιγά σιγά μάζεψα όλα τὰ βιβλία του. Τραγούδια, δράματα, Ιστορίες, ρωμάντζα. Δουλιά μεγάλη, τεράστια. Ναός θεμελιωμένος για δόξα του καὶ για τοῦ Ἐθνους λατρεία καὶ διδασκαλία.

Καὶ τότες ἄρχισα νὰ περηφανεύουμαι ποὺ εἶχα ἔναν τέτοιο χωριανό. Μικρὸ μαθὲς τὧχες, ἄμα θἄβγαινα καὶ θὰ μιλοῦσα στὸν κόσμο γι' αὐτόν, τὰ στέκουν ὅλοι μ' ἀνοιχτὸ στόμα νὰ μ' ἀκοῦνε ζητώντας περιγραφὲς γιὰ τὴν ἰδιωτική του ζωή, γιὰ τὴν καταγωγή του γιὰ καθετὶ πού σκετιζόταν μ' αὐτόν; Μαράζι μου ἤτανε ποὺ στὸ χωριὸ δὲν τὸν ἐκτιμοῦσαν ὅσο τοῦ ἔπρεπε, δὲν τὸν ἢξερε κανείς, δὲ λογάριαζε κανείς πὼς τιμή μας καὶ δόξα μας ἢτανε ποὺ εἴχαμε τέτοιο πρόσωπο συμπατριώτη. "Ηθελα νὰ βρῶ τοὺς χωριανούς μου νὰ τοὺς φωνάξω:

—Τὶ θέλετε βουλευτή ἀπὸ τὸ χωριό μσς, νὰ μᾶς τιμήση; "Εχουμε παραπάνω. Πολύ παραπάνω. "Οσο δὲ φαντάζεστε. "Εχουμε τὸν Κερᾶ. 'Η 'Αθήνα τὸν ξέρει. 'Η 'Ελλάδα ὂλη μιλῷ γιὰ τ' ὄνομά του.

"Ηθελα την ίδια μου τή μάνα νὰ ίδῶ καὶ νὰ τῆς ξηγήσω πῶς ἄδικο μεγάλο εἶχε νὰ κακομιλῆ γι' αὐτόν. Κι' ἄν δὲν μποροῦσα νὰ την πείσω, νὰ κρατήσω γιὰ τελευταῖο ἐπιχείρημα μιὰν ἐπίθεση στην ἀγάπη της καὶ νὰ τὸν διαφεντέψω ἔτσι:

-- Μητέρα μου, μακάρι νὰ ἢμουν κι' έγὼ σὰν τὸν Κερᾶ!

Φανταζόμουν πώς οιγά σιγά θάβγαινα κι' έγώ στὸν κόσμο δόξα νάχη ὁ Θεός, καλό δρόμο εἶχα πάρει—καὶ θὰ τοὺς ἕλεγα πώς ὁ Κερᾶς εἶναι πατριώτης μου.

- 'Αλήθεια ὁ Κερᾶς πατριώτης σου;
- —Πατριώτης μου; Χωριανός μου καὶ γείτονάς μοι μάλιστα! Νὰ ἐκεῖ, ἀπέναντι στὸ σπίτι μου βρίσκεται καὶ τὸ δικό του. Ξέρω τὸν πατέρα του, τὴ μάνα του, τὶς ἀδερφάδες του. Φτωχοί. Ξεπεσμένη οἰκογένεια.

Καὶ μὲ τὸν ἴδιο τὸν ἑαυτό μου μιλώντας ἔβανα μιὰ προσπάθεια νὰ ταπεινώσω τὴ θέση του, ὅχι ἀπὸ κακοῦ, ἀπὸ ζηλοφθονία νὰ πῆτε, ἀλλὰ ἔτσι γιατὶ εἶχα τὴν ἰδέα πῶς τὸν κατέβαζα πιὸ κοντά μου, τὸν ἔκανα πιὸ δικό μου, ἔπαιρνα κι' ἐγὼ κάτι ἀπὸ τὴν αἵγλη του. Καὶ νὰ τὸ 'πῶ; "Ισως ἤθελα ν' ἀφίσω νὰ πιστέψω πὼς κ' ἐγὼ μὲ τὸν καιρὸ μποροῦσε κάτι νὰ καταφέρω σὰν κι' ἐκεῖνον.

"Έτσι σιγά σιγά άργότερα άμα τύχαινε νά κουβεντιάσω μέ κανένα πού μοῦ ἔκανε ἐντύπωση γι' ἄνθρωπος διαβασμένος ὅμορφα ὅμορφα πετοῦσα τὸ ὄνομά του στὴ μέση.

-Ξέρεις ὁ Κερᾶς γράφει ἔτσι κ' ἔτσι.

-- Ποιός Κερᾶς; ἐρχόταν ἡ ἀπάντηση ψυχρή κι' ἀδιάφορη.

Αὐτὸ δὲ βαστιόταν. "Ασωτος, ρέμπελος, κατσραμένος στό χωριό. "Αγνωστος, παραπεταμένος στὴν 'Αθήνα. "Όλες ἐκεῖνες οἱ ἰδέες γιὰ δόξες καὶ τιμὲς κι' ἐκτίμηση ἢσαντε μοιάχα τοῦ μυαλοῦ μου γεννήματα, τῆς νεανικῆς φαντασίας μου πλάσματα. Τώρα θαρροῦσα πὼς μάταια εἶχε παρατήσει τὸ σπίτι του. Πὼς μάταια πατέρας καὶ μάνα κρυφολυώνανε μὲ τὸν καημό του. Πὼς ἄδικα εἰ ἀδερφάδες του σιγομαραίνονταν ἀνέλπιδες. 'Η σκέψη αὐτὴ μοῦ γεννοῦσε πεῖσμα ἐναντίον αὐτῶν τῶν ἀνθρώπων ποὺ παραπετοῦσαν μιὰ τέτοιαν άξία κι' ἄναφτε μέσα μου μεγαλείτερος σεβασμὸς κι' ἀγάπη γι' αὐτόν. Πολλὲς φορές, σὲ στιγμὲς ποὺ τὰ αἰσθήματά μου αὐτὰ μὲ σπρώχνανε σὲ παραφορά, λογάριαζα νὰ πάω νὰ τὸν εὕρω καὶ πιάνοντας τὰ χέρια του νὰ τοῦ μιλήσω ἔτσι:

—Νά ἐγὼ εἶμαι. 'Ο πατριώτης σου, ὁ χωριανός σου, ὁ γείτονάς σου. Ἐγὼ σὲ ξέρω, ἐγὼ σὲ νοιώθω, ἐγὼ σ' ἐκτιμῶ. 'Η ἀγάπη μου, ὁ σεβασμός μου ἄς γενῆ μπάλσαμο στὴν πονεμένη ψυχή σου!

Περάσανε κι' άλλα νοόνια

Περάσανε κι' ἄλλα χρόνια. "Ελαχε ἐκεῖνο τὸ καλοκαίρι νὰ βρίσκουμαι στὸ χωριό. Στὸ χωριὸ δηλαδή δὲ βρισκόμουν, οὕτε καρδιὰ μοῦ ἔκανε νὰ μείνω. Ἡ μάνα μου πεθαμένη πειά, τὸ σπίτι μας ρημασμένο. "Εμενα λοιπὸν ἔξω στὸ ληνό, στὰ χτήματα. Ἐκεῖ κάτω τὸ ἄφθονο φῶς τοῦ ἤλιου, ὁ ἀνοιχτὸς ὁρίζοντας, ὁ καθαρὸς ἀέρας, ἡ γελαστὴ φύση, δὲν ἀφίνουνε σκοτάδια κι' ἀπόσκια νὰ φωλιάση ἡ θλίψη. Θαρρεῖς ἐξατμίζουνε καὶ τὴν πικρότερη θύμηση. "Ήτανε Αὕγουστος. Θέρος, τρύγος, πόλεμος, κατὰ ποὺ λέει. Πόλεμος ἀλλὰ μαζὶ γλέντι κοὶ τραγούδι. "Οχι ἡ δουλιὰ ἡ σκληρὴ, ἡ ἀγορασμένη, ποὺ σὲ κάνει μηχανὴ καὶ καταλυεῖ τὸν ἀνθρωπισμό σου, ἀλλὰ τὸ θέρισμα, ἡ ἀπολαβὴ τῶν κόπων μιᾶς χρονιᾶς, τῆς ἑργασίας τὸ στεφάνωμα.

Οἱ ἡμέρες περνούσανε γλυκὲς καὶ ἤρεμες. Ὁ οὐρανὸς πάνωθε βλογοῦσε καὶ ἡ γῆς κάτωθε χαμογελοῦσε. Τὰ χτήματα θάλασσα

πράσινη καὶ τὰ φύλλα κύματα, καθώς τὰ φυσοῦσε τὸ ἀεράκι. Κι' Αφροδίτη ἀναδυομένη, λουλούδι ξεπεταγόμενο μέσ' ἀπὸ τὴν πρασινάδα, ἡ σταφιδολόγισα, ἡ ἔργάτρια. Οὔτε ὁ ἀμύριστος γερόκορμος ἀγριόδεντρος τοῦ βουνοῦ, οὔτε τὸ ἀρρωστημένο μυριστικὸ τῆς γλάστρας. Τοῦ στρατωνιοῦ ἀγριολούλουδο πολύχρωμο καὶ καλομύριστο. Τὴν ἔβλεπες ν' ἀνασηκώνη τὸ κοφίνι νὰ τὸ πιθώση στὸν ὧμο τοῦ κουβαλητῆ, κι' ὅπως ἀνάδευαν οἱ μεστοὶ κόρφοι της, τὰ γόνατά σου λυώνανε ἀπὸ τὸν πόθο. Θωροῦσες τὰ χείλη της, ἄλικα σὰν τὸ κρασὶ τοῦ κάμπου μας, καὶ κρυφόλεγες μέσα σου:

— "Αχ! άγάπη μου. Νά μἄφινες μιὰ στιγμή νὰ κολλοῦσα στὸ στόμα σου, ὅπως ἡ μέλισσα στὸν ἀνθὸ, κι' ἄν δὲν ἐροφοῦσα ὅλο τὸ μέλι τοῦ κορμιοῦ σου μάνας γιὸ νὰ μή μὲ κράζανε!

Κι' οἱ νύχτες. 'Ο οὐρανὸς πότε σὰν νὰ ὑψωνόταν δυσκολοθώρητος, αὐστηρὸς τῆς γῆς ἐπόπτης μὲ τὰ χίλια μάτια τῆς ἀστροφεγγιᾶς καὶ πότε σὰν νὰ χαμήλωνε σπλαχνικὸς νὰ χύση μὲ τὸ φῶς τοῦ φεγγαριοῦ ὅλο τὸ μπάλσαμο τῆς καλωσύνης του. Κι' ὅλα τὰ ἰερά, τὰ τίμια καὶ τὰ ὅμορφα τῆς Γῆς ἐκεῖ ἀπάνω τοποθετημένα ἀπὸ τὸ θεῖο χέρι, τοῦ ἀνθρώπου προσκύνημα καὶ λατρεία. 'Εκεῖ ὁ Σταυρὸς ἀγιασμένος μὲ τὸ αἶμα τοῦ λυτρωτῆ. 'Εκεῖ ἡ 'Αλετροπόδα τιμημένη μὲ τὸν ἱδρῶτα τοῦ ξωιιάχου. Στέμμα διαμαντένιο ὁ Ἑφταπάρθενος χορός, χορὸς μακρινὸς παρθένων ἀπάρθενων ἀπὸ τοῦ ἀνθρώπου τὸ βέβηλο μάτι. Νὰ ὁ Ἰορδάνης Ποταμός, ποτάμι ἄναρχο κι' ἀτέλιωτο κόσμων.

—Κύριε, κύριε, τὸ πνεθμα τοθ 'Απείρου, σκήνωσε μέσα μας, φώτισε τοὺς λογισμούς μας κοὶ καθάρισε τὶς καρδιές μας !

'Ανάσαινα βαθειά τὸ βραδυνὸ ἀεράκι, πλημμυρισμένο ἀπὸ τὸ μεθυστικὸ ἄρωμα ποὺ ἄφιναν εί μισοψημένες σταφίδες. "Ηθελα τὰ στήθεια μου ν' ἀνοιχτεῦν καὶ νὰ ρουφήξουν ὅλη τὴ δροσιά του καὶ τὴ γαλήνη του καὶ μιὰ παράξενη ἐπιθυμία μοῦ γεννιόταν νὰ ἀντριέψω, νὰ σταθῶ κόσμος ξεχωριστὸς μέσα στοὺς κόσμους, γαληνὸς κι' αἰώνιος. Καὶ νοιώθοντας τὴν ἀδυναμία μου ζητοῦσα νὰ πλέξω κάθε μόριό μου μέσα στὴν ὁμορφιὰ καὶ τὴν ἡρεμία, νὰ χαθῶ, νὰ ξεχάσω τὴν ὀντότητά μου. Κι' ὅμως ἔμενα πάντα ἄνθρωπος σκεπτόμενος, ἀδύναμος καὶ πονεμένος.

Έκει λοιπόν στό χωριό βρισκόμουν, ὅταν ἄξαφνα ἔφτασε τὸ θλιβερὸ μύνημα. Ὁ Κερᾶς εἶχε πεθάνει στὴν ᾿Αθήνα. Σὰν τὶ ἄλλο προσμένατε, φίλοι μου, νὰ μάθετε γιὰ τὸν Κερᾶ ἀπὸ τὴν ᾿Αθήνα πσρὰ ὅτι πέθανε; Τὶ νὰ ἰδῆς τότες; Οἱ ἐφημερίδες γεμάτες πέρα πέρα. Ἐκεῖ γεννήθηκε ὁ Κερᾶς, στὰ τόσα, τὴν τάδε ἡμέρα. Τέτοιο τὸ σπίτι του. τέτοια ἡ ζωή του. Τοῦτο τὸ χωρατὸ

είπε, έκεινο τό έπεισόδιο του έλαχε. Όλα, όλα σημαντικά κι' άσήμαντα. 'Από τὰ ἔργα του, γιὰ τὸ ἔργο του τίποτα. Φαίνονταν νὰ μὴ νοιώθανε ἀνάγκη πως ἤτανε γιὰ τοῦτο. 'Ο κόσμος ποῦ διάβαζε τὰ φύλλα μέσα στὰ καφφενεία ἀποροῦσε μὲ τὸ λόγο ποῦ γινότανε.

- -Ποιός ήταν αὐτός ὁ Κερᾶς; Τὸν ήξερες;
- --"Οχι!
- -- Μήτ' ἐγώ, ἀδερφούλη μου.

Αὐτὰ γινόντουσαν στὴν 'Αθήνα. Νὰ Ιδοῦμε τί λεγότανε στὸ χωριό. Στὸ χωριὸ λοιπὸν τὸ πήρανε ἀπάνω τους. Τέτοιον πατριώτη εἴχαμε καὶ νὰ μὴν τὸν λογαριάζουμε, νὰ μὴ τὸν ξέρουμε; Δηλαδὴ αὐτὰ δὲν τὰ λέγανε. Τὰ σκεφτόντουσαν. Αὐτοί, μάτια μου, τώρα λέγανε πὼς τὸν ξέρανε καὶ τὸν καλοξέρανε πὼς ἤτανε μέγας καὶ πολύς. Τὴν Κυριακή στὴν ἐκκλησιὰ ἔγινε μνημόσυνο γιὰ τὴν ψυχή του. 'Ο δήμαρχος, ἕνας γιατρὸς ποῦ ποτές του τήν ἐπιστήμη του δὲν ἐδούλεψε, αἰώνιος ἐχτρὸς τῶν Κεραίων, ἔβγαλε ἕνα λόγο ποὺ ἔκαμε ὅλους τοὺς χωρικοὺς νὰ δακρύσουνε. Έπειτα μόλις τέλιωσε ἡ ἀκολουθία πήγανε καὶ τηλεγραφήσανε σ' ὅλες τίς ἐφημερίδες πὼς «σύσσωμος ὁ τόπος τῆς γεννήσεως αὐτοῦ πενθεῖ τὴν ἀπώλειαν τοῦ μεγάλοῦ ποιητοῦ.»

«Ως για τοὺς Κεραίους φαίνεται ὕστερα από αὐτα να αἰσθανονταν περισσότερη περηφάνεια παρά λύπη για το θάνατο του. Στο κάτω κάτω τῆς γραφῆς ὁ Λουκᾶς γι' αὐτοὺς ἤτανε ἀπὸ καιρὸ ξεγραμμένος καὶ οὕτε τοὺς πρόσφερε ποτὲ τίποτα, έξὸν ἀπὸ τήν ἀνεπάντεχη ἐκείνη τιμή, ποὺ τήν αἰτία της δὲν καταλάβαιναν καὶ καλά-

"Ετσι τοὐλάχιστον ή ξεχωριστή άρχοντική θέση τους μέσα στο χωριό ἀσφαλιζόταν πιὰ κι' ή γρια-Κεροῦ μέσα στοὺς τόσους καημούς, τοῦ γιοῦ ποὺ χάθηκε, τοῦ ξεπεσμοῦ καὶ τῶν κοριτσιῶν της ποὺ εἴχανε χάσει ὁριστικὰ πιὰ κάθε ἐλπίδα γάμου, θὰ εἶχε τὴν παρηγοριὰ νὰ φωνάζη τὸν περήφανο λόγο της.

-Κι' ἄν έχαθήκανε τὰ δαχτυλίδια, τὰ δάχτυλα μνήσκουνε!

Μ, ΖΩΓΡΑΦΟΣ

# AD PALATINI CODICIS EPΩTIKA

#### POVOINOY

Ροδόκλεια, τό στεφάνι αὐτὸ ποὺ ὅμορφα λουλουδίζει Σοῦ στέλνω, κι' εἶνε το πλεχτὸ μὲ τὰ δικὰ μου χέρια. Ρόδων καὶ κρίνων κάλυκες καὶ νοτερὴ ἀνεμώνη Στολίζουντο, καὶ νάρκισσος ὑγρὸς καὶ μενεξέδες. Μ' αὐτὰ στεφανωμένη ἀκατάδεχτη πιὰ μὴν εἶσαι 'Ανθίζεις καὶ μαραίνεσαι καὶ σὺ, καὶ τὸ στεφάνι.

#### MENERIPOY

Κοιμάσαι, τρυφερέ βλαστέ, Ζηνοφιλίς! "Αχ νάταν Έγω σὰν ὕπνος ἄφτερος νἄκλεια τὰ βλέφαρὰ σου, "Έτσι ποὺ νὰ μὴ σὲ χαρεῖ μηδ' ὁ ὕπνος ὅπου εὐφραίνει Καὶ τοῦ Διὸς τὰ βλέφαρα' μὰ ἐγω νὰ σὲ εἶχα μόνον.

#### POYDINOY

Τοῦ "Ερωτα ἐιάντια ζώστηκα τὸ Λογισμό στὰ στέρνα Καὶ δὲ θέλει μοῦ παραβγεῖ μόνος του, ἕνας πρὸς ἕνα. Θνητὸς δ' ἐγώ μ' ἀθάνατον θὰ με ρηθώ μ' ἄν λάβει τὸν Βάκχο σύμμαχο, τῶν δυὸ πῶς νὰ τὰ βγάλω ἐνάντια;

#### AAHAON

Ρόδο — καὶ νὰ γινόμουν — πορφυρό, κι° ἤθε μὲ πάρεις Καὶ τῶν χιονάτων σου στηθιών δῶρον ἤθε μὲ κάνεις.

#### POYDINOY

Ψηλά τὸν πήρε τὸ σκοπὸ κι' ἄν τὴν καληνωρίσω, Ροδόπη τὴν πεντάμορφη, τὰ φρύδια θὰ σουφρώσει, Τὶ σοβαρή! Καὶ στέφανα στὴν πόρτα ἄν τῆς κρεμάσω, "Ολη ὀργή! Καὶ τὰ πατοῦν τὰ σοβαρὰ της πόδια. Ποῦ εἶσθε, σκληρὰ γεράματα, ρυτίδες τὶ ἀργῆτε; Βιασθῆτε, ποὺ ἔτσι σᾶς βολεῖ, νὰ μαλαχτεῖ ἡ Ροδόπη.

#### RAHAON

Κάν με λιοπύρι ή με χιονιά, με κεραυνό, άν τό θέλεις Κτύπα με, καί στά πέλαγα ή τά γκρεμνά άμπωγνέμε. Την έρωτόδαρτη ψυχή, του πόνου κουρσεμένη Μηδε ή φωτιά καί του Διός την πυρπολεί, άν καιέβει.

#### M'E A E A C P O Ÿ

Γύρω ἀπὸ τὰ μαλλάκια της μαραίνονται τὰ ρόδα Καὶ ἡ Ἡλιοδώρα ἀνάλαμψε των λουλουδιών κορώνα.

#### POYDINOY

Τῆς "Ηρας ἔχεις τὴ ματιὰ, τῆς 'Αθηνᾶς τὰ χέρια, Τὰ στήθια τῆς Παφίτισσας καὶ τὰ σφυρὰ τῆς Θέτης. Καλότυχος ποὺ σὲ θωρεῖ, τρισόλβιος ποὺ σ᾽ ἀκούει, Κι᾽ ἠμίθεος ποὺ σ᾽ ἀγαπᾶ. Θεὸς ὅποιος σὲ πάρει.

#### ΣΤΆΤΥΛΛΙΟΥ ΦΛΆΚΚΟΥ

«Ολάργυρον Ιστοριτήν όλονυκτίων έρώτων, Λύχνον πιστόν, στήν ἄπιστη μ' ἔδωκε ὁ Φλάκκος, Νάπην. Καὶ τώρα πλάϊ μαραίνομαι στὰ έρωτοκρέββατὰ της Θωρώντας τὶς ἀνείποτες πομπές της ἐπιόρκου, Κι' ἄγρυπνον, Φλάκκε, σὲ βοσκάει της ἔγνοιας τὸ σκουλήκι.—"Ιδού! συνδύο φλεγόμαστε, διχαλωτὰ ἕνας-ἕνας.

#### POYDINOY

'Αρνήθηκες τον ἔρωτα, Μελισσιάς' μά ὡς τόσο Πλαντάζεις σύγκορμη, ὡς βελῶν νἄχεις δεχτεῖ φαρέτρα. 'Ολόσειστη ἡ περπατησιά κι' ἀνάστατη ἡ ἀνεπνιὰ σου, Κοὶ βαθουλὰ τὰ βλέφαρα, μενεξεδιὰ, κομμένα. —Τῆς καλοστέφανης Κυρᾶς, παιδιὰ, ὥ Πόθοι! ὥ Πόθοι! Φλογίστε τὴν ἀπόκοτη, ὡς νὰ τὸ μολογήσει.

#### ΑΣΚΛΗΠΙΆΔΟΥ

Στή δίφυλλή της κρεμαστά τήν πόρτα άκαρτεράτε Στεφάνια μου σπουδαχτικά τὰ φύλλα μή σκορπάτε Ποὺ ἐνότισα—τὶ ὁλόδακρυα τῶν ἑραστῶν τὰ μάτια. Μὰ στ' ἄνοιγμὰ της σὰν ὀρθή τήν δῆτε—ὅπως τὸ ἀξίζει—Σταλάχτε στὴν κορφούλα της τὴν μπόρα τῶν ματιῶν μου Ποὺ τὰ χρυσὰ μαλλάκια της νὰ πισῦν τὰ δάκρυὰ μου.

#### POYPINOY

"Αν τῆς Εὐρώπης τὸ φιλί κὰν ὡς τὸ χεῖλι ἀνέβει, Γλυκὸ, κι' ἄν ἀπαλοσυρτὸ κατάνακρα στὸ στόμα. Πλὴν δὲν ἐγγίζει ἀκρόχειλα ἡ Εὐρώπη, ἀλλὰ κολλώντας Στόμα μὲ στόμα, τὴν ψυχὴ, λὲς κι' ἀπ' τὰ νύχια πράχνει!

ΜΕΤΑΦΡΑΣΤΗΣ ΓΙΑΝΝΗΣ ΜΗΛΙΑΔΗΣ

# Η ΆΠΟΣΤΟΛΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΆ ΤΩΝ ΠΆΤΡΩΝ ΚΆΤΑ ΤΟΥΣ ΤΕΣΣΆΡΑΣ ΠΡΩΤΟΥΣ ΆΙΩΝΑΣ ΤΗΣ

Τὸν Ιστορίαν ένὸς λαοῦ ἡ μιᾶς πόλεως τιμά περισσότερον ἀπὸ τὰς πολειμκάς δύξας, από τους μηγανικούς δίγκους και από τους πολιτικούς θοιάμβους ή συμμετογή αὐτῶν είς τοὺς μεγάλους καὶ ἐκπολιτιστικοὺς άγώγας, οί όποιοι είς ώρισμένην Ιστορικήν έποχην επέβαλαν και έδημιούργησαν μίαν νέαν ίδεολογίαν, ή συμμετοχή των είς τὰ ποσμοϊστορικά καὶ πνευματικά έκεινα ρεύματα, τά όποια συνετάραξαν καί άνεμόρφωσαν κάποτε την ανθρωπότητα. Η πόλις των Πατρών από της απόψεως αψτης ψπερήφανος παρουσιάζει μίαν άληθινά ένδοξον σελίδα τοῦ μακροῦ της παοελθόντος, εκείνην, ή δποία εγκλείει τους τέσσαρας πρώτους αίωνας της έχκλησίας των Πατρέων Χριστιανών. Η συμμετοχή αθτη της πόλεως των Πατοών ἀργαία - μόλις ήκούσθη τὸ κήρυγμα τοῦ Χριστιανισμοῦ εἰς τὴν Ελλάδα-καὶ γόνιμος, εἰς τὸν τόσον συμπαθή εἰς τὴν Ιστορίαν ἀγῶνα τῆς έπικρατήσεως τοῦ Χριστιανισμοῦ, είναι τοσούτω μαλλον άξιομνημόνευτος και άξια έρεύνης, καθ' όσον τα κατ' αθτήν δεν είναι σήμερον ίστορικώς πλήρως έξηκριβωμένα, πολλαί δὲ ἐκ τῶν ὑπαρ ουσῶν πληροφοριῶν δὲν παραμένουν άνευ αμφισβητήσεων.

Τίς διέδωσεν εν Πάτραις τὸν Χριστιανισμόν, ποῖος ἵδρυσε τὴν ἐκκλησίαν τῶν Πατρῶν;

Εὶς τὴν κοινὴν ἱστορικὴν συνείδησιν είναι παγίως θεμελιωμένη ἡ ἄ-ποψις ὅτι ὁ ᾿Απόστολος ᾿Ανδρέας κατερχήμενος τὸ Βυζάντιον, τὴν Μακεδονίαν καὶ λοιπὴν Ἑλλάδα, κατέληξεν εἰς Πάτρας, ὅπου μετὰ σύντομον παραμονήν, ἀφ᾽ οὖ ϊδρυσεν ἐνταῦθα ἐκκλησίαν, ἐθανατώθη, σταυρωθείς ὑπὸ τῶν Ρωμαίων περὶ τὸ 66 μ. Χ. περίπου. Πλήρη τῆς ἐν Πάτραις ζωῆς καὶ τοῦ μαρτυρίου τοῦ ᾿Αποστόλου ἐξιστόρησιν ἐδημοοίευσεν ὁ Στέφανος Θωμόπουλος εἰς τὸ ἔργον του «ὁ ᾿Απόστολος ᾿Ανδρέας» ἐκδοθὲν ἐν Πάτραις τῷ 1899 μὲ πολὸ ἐμβριθῆ βιβλιογραφίαν.

Παρά ταῦτα, ίδίως μεταξὺ τῶν νεωτέρων ἐκκλησιαστικῶν ἱστορικῶν, διατυποῦται, ἐν συναυλία σχεδόν, ἡ ἄποψις ὅτι ἡ ἐν Πάτραις παρουσία τοῦ Πρωτοκλήτου τῶν ᾿Αποστόλων καὶ ὁ σταυρικός του ἐν αὐταῖς θάνατος ἱστοροῦνται ἀπλῶς κατὰ παράδοσιν. Εἶναι λοιπὸν δυνατὸν νὰ ἀμφιβάλη κανεὶς περὶ τῆς βασιμότητος τῆς κοινῆς ἱστορικῆς ἀντιλήψεως ὅτι ὁ ᾿Απόστολος ᾿Ανδρέας ὄντως ἔμαρτύρησεν εἰς Πάτρας καὶ νὰ ἐκφράση ἀκόμη τὴν γνώμην ὅτι ἡ ἵδρυσις ἐκκλησίας ὑπὸ τοῦ ᾿Αποστόλου ᾿Ανδρέου εἰς τὴν πόλιν μας εἶναι παράδοσις, τὴν ὁποίαν ἀδυνατεῖ ἡ ἱστορικὴ ἐπιστήμη νὰ ἐπαληθεύση.

Παραδοχή τοιαύτης τινος αντιλήψεως είναι καθ' ήμας καθ' όλοκληρίαν ανθιστορική και αναληθής ὁ ᾿Απόστολος ᾿Ανδρέας ήλθεν, ἔζησε καὶ ἐμαρτύρησεν εἰς Πάτρας. Ὑπάρχουσιν ἀρχαΐαι γραπταὶ πηγαὶ αὐτῶν τούτων τών πρώτων Χριστιανικών αἰώνων καταμαρτυρούσαι σαφώς τὸ μαρτύριον τοῦ 'Αποστόλου ἐν Πάτραις.

'O Ίππόλυτος Ρώμης ζήσας τὸν β΄. αἰῶνα μ. Χ., ἐκκλησιαστικὸς ἀνήρ, εἰς τὸ ἔργον του «περὶ τῶν ιβ.΄ ᾿Αποστόλων», ὅπερ διεσώθη καὶ τὸ εὐρίσκει τις εἰς Migne Ἑλλην. Πατρολογίαν Τ. 10 σελ. 952 γράφει ὑητῶς μεταξὺ ἄλλων ὅτι ὁ ᾿Απόστολος ᾿Ανδρέας «ἐσταυρώθη ἐν Πάτρας τῆς Ἦχατας ἐπὶ ἐλαίας καὶ θάπτεται ἐκεῖ».

'Ο Παυλίνος (350—431), εκκλησιαστικός λατίνος ποιητής, ύμνει τὴν πόλιν μας ὅτι «δέδωκεν ὁ Θεὸς εἰς μὲν τὰς Πάτρας τὸν 'Ανδρέαν, εἰς δὲ τὴν 'Έφεσον τὸν 'Ιωάννην».

Ο 'Αρσένιος, 'Αρχιεπίσκοπος Κερχύρας (993) συνέγραψεν έγχώμιον εἰς "Αγιον 'Ανδρέαν», λεπτομερῶς ἐξιστοροῦν τὴν ἐν Πάτραις δρᾶσιν καὶ τὸ μαρτύριον τοῦ 'Αποστόλου καὶ ὅπερ διασωθὲν ἐξεδόθη ὑπὸ τοῦ Μουστοξύδου (Delle cose Corciresi XXV.)

'Ο 'Επιφάνιος, πρεσβύτερος ἐν Κων)πόλει τὸν 8ον αἰῶνα, ἀφοσιωθεὶς εἰς εἰδικὰς μελέτας περὶ τὴν ὅλην ζωὴν καὶ τὸ κήρυγμα τοῦ 'Αποστόλου, χάριν τῶν ὁποίων ἔκαμε καὶ εἰδικὰς περιηγήσεις, ἔγραψε τὸ «περὶ τοῦ βίου, τῶν πράξεων καὶ τῆς τελευτῆς τοῦ 'Αποστόλου 'Ανδρέου» ἔργον, ὅπερ διεσώθη καὶ εὐρίσκεται εἰς Migne 'Ελ. II. Τ. σελ. 216—260 καὶ ὅπερ πιστοποιεὶ πλήρως τὸ ἐν ΙΙάτραις ἔργον τοῦ 'Αποστόλου. Μαρτυρία δὲ ἀνδρός τοσοῦτον εἰδικευθέντος εἰς τὸν βίον τοῦ 'Αποστόλου εἰναι πολυτιμοτάτη.

Καὶ ἄλλοι ἐκκλησιαστικοὶ συγγραφεῖς βεβαιοῦν τὴν ἱστορικότητα τῆς ἐν Πάτραις παρουσίας τοῦ ᾿Αποστόλου, περὶ τῶν ὁποίων ὁδηγεῖταί τις ἀπὸ Στ. Θωμόπουλον (ἔνθα ἀνωτ. σελ. 31 ὑποσημ. 2 καὶ 3). Ἦς σημειωθῆ δὲ καὶ τοῦτο, ὅτι οὐδεμία ὑπάρχει συγκεκριμένη ἀντίθετος ἄποψις, θέτουσα ἐν ἄλλη πόλει τὸ μαρτύριον ἢ τὴν τελευτὴν τοῦ ᾿Αποστόλου ᾿Ανδρέωυ.

Υπάρχουσι καὶ δύο ἄλλα ἀρχαῖα Χριστιανικὰ συγγράμματα, ἀναγόμενα ὁπωσδήποτε εἰς τοὺς πρώτους αἰῶνας τοῦ Χριστιανισμοῦ καὶ ἀναφερόμενα εἰς τὴν ζωὴν καὶ τὸ μαρτύριον τοῦ 'Αποστόλου. Τὰ ἔργα ταῦτα εἶναι «πρευβυτέρων καὶ διακόνων 'Αχαῖας περὶ τοῦ μαρτυρίου τοῦ 'Αγίου 'Ανδρέου τοῦ 'Αποστόλου (Migne E. II. Τ. Β.' σελ. 187 ἐπ.) καὶ «Πράξεις καὶ μαρτύριον τοῦ 'Αποστόλου 'Ανδρέου (Migne E. Π. Τ. Β΄. 1218 έπ.). Τὰ ἔργα ταῦτα ὅμως ἐνωρὶς ἡ ἐκκλησία, φοβηθεῖσα τὰς δημιουργηθείσας αἰρέσεις καὶ δὴ ἐκείνων τοῦ 'Αρείου, ἀπεκήρυξεν ὡς νόθα καὶ ἀπόκρυφα. 'Εφοβήθη ἡ 'Εκκλησία πᾶν ἔργον, ἐμφανιζόμενον ὑπὸ μορφὴν Εὐαγγελίων, πράξεων καὶ ἐπιστολῶν, τὰ ὁποῖα τὴν ἐποχὴν ἐκείνην ἐκυκλοφόρησαν, ὄντα ψευδεπίγραφα καὶ ἀπομακρυνόμενα τοῦ γνησίου περιεχομένου τῶν ἐπισήμως γνωστῶν καὶ ἀνεγνωρισμένων ἀντιστοίχων βιβλίων (Τεσσάρων Εὐαγγελίων, Πράξεων τοῦ Λουκᾶ κ. ο. κ.) (Σ. Μπαλάνου, Πατρολογία σελ. 97). 'Αλλ' ἡ ἀποκήρυξις τῶν βιβλίων τούτων, ὑποστάντων τὴν τύχην τῶν ὁμοειδῶν των συγγραμμάτων, κατ' οὐδὲν μειώνει τὴν ἱστο-

οικήν αλήθειαν τοῦ ἐν Πάτραις ἔργου τοῦ 'Αποστόλου, τὸ ὁποῖον ἔπιχει ροῦν ταῦτα νὰ ἀναπτύξωσιν. Ἡ αἰτία τῆς μὴ ἀναγνωρίσεώς των εἶναι ἄλλη καὶ οὺχὶ τὸ ἀνακριβές των περιεχόμενον.

Τὸ μαρτύριον τοῦ ᾿Αποστόλου μνημονεύει καὶ ετέρον ἐπίσημον τῆς ἐκκλησίας βιβλίον παραμείναν, τὸ Μαρτυρολόγιον (Martyr. metricum Eccleside Greciae (Migne T. B΄. σελ. 1194), ἔργον τῶν τριῶν πρώτων Χριστιανικῶν αἰώνων.

Αλλά και αυτή αυτη ή έκφρασις των ήμετέρων έκκλησιαστικών ίστορικών, ότι «κατά παράδοσιν» γνωρίζομεν ότι δ 'Απόστολος εκήρυξε καί εμαρτύρησεν εν Πάτραις, είναι άστοχος και άτυχής. Τὸ πιθανώτερον είναι ότι οί , κατά τοιούτον αόριστον καὶ πολλάς αμφιβολίας τρόπον έκφραζόμενοι να έχωσιν υπ' όψιν των ωτι είς την έκκλησιαστικήν γλώσσαν «κατά παράδοσιν» όνομάζομεν, παν δ.τι άναγνωρίζει καί καθιεροί ή έκκλησία έκτὸς τῆς Παλαιάς καὶ Καινῆ; Διαθήκης. Τοῦτο καὶ συμβαίνει πράγματι. «Κατά παράδοσιν» ὅμως εἰς τὴν κοινὴν γλῶσσαν καλουμεν παν τὸ μὴ ἐξηκριβωμένον διὰ γραπτών πηγών, παν ὅ,τι διεσώθη άπὸ στόματος εἰς στόμα. Εἶναι λοιπὸν ὑπόχοεοι οἱ ἐκκλησιαστικοὶ ἱστορικοὶ να καταστήσωσιν έμφανη την τοιαύτην διαστολήν, διότι ή έκκλησιαστική ίστορία είναι είδος, ὅπερ προορίζεται νὰ μελετηθῆ ἀπὸ παντοειδὲς κοινὸν καὶ δὲν είναι ὀρθὸν νὰ δοθῶσιν αιτίαι είς παρερμηνείας είς βάρος τῆς πόλεως, ήτις, ώς της έπιβάλλεται, σεμνύνεται ότι, έκτὸς της Ρώμης, δὲν είναι άλλη πλην αὐτης ἐν Εὐρώπη, ήτις νὰ ἐτιμήθη διὰ τοῦ μαρτυρικοῦ αἵματος των πρώτων καὶ ἐκλεκτων τοῦ Κυρίου ἀποστόλων.

Πότε ὅμως ἱδούθη ἡ ἐν Πάτραις ἐκκλησία; 'Ο ἀπόστολος Παῦλος εἰς τὴν Β΄ πρὸς Κορινθίους ἐπιστολήν του, προσφωνῶν, γράφει (§ 1.1) «τῆ ἐκκλησία τοῦ Θεοῦ τῆ οὕση ἐν Κορίνθω σὺν τοῖς άγίοις πάσι τοῖς οὕσιν ἐν ὅλη τῆ 'Αχαῖα». 'Ο Παῦλος προσφωνεῖ ἐκτὸς τῆς ἐκκλησίας τῆς «παροικούσης» τὴν Κόρινθον καὶ τὰς ὑπολοίπους τῆς 'Αχαΐας, τὰς «παροικούσας» τῆ 'Αχαῖα ὅλη. 'Η ἐπιστολὴ αὕτη ἐγράφη τῷ 57, ὅθεν τὸ ἔτος τοῦτο, ἄν μὴ καὶ ἐνωρίτερον, ὑπῆρχεν ἡ ἐκκλησία τῶν Πατρῶν. Αἱ πρῶται ἡμέραι αὐτῆς εἶναι συνυφασμέναι μὲ τὸ ἔργον τοῦ ἱδρυτοῦ των ἀποστόλου 'Ανδρέου, ὅθεν εἰς τὴν βιογραφίαν ἐκείνου ἀνευρίσκομεν μνημονευόμενα τὰ πρῶτα βήματα αὐτῆς. Εἰς τὴν ἀναφερθεἴσαν καὶ ἀνωτέρω δόκιμον ἐργασίαν τοῦ Στεφ. Θωμοπούλου παραπέμπομεν τοὺς ἐπιθυμοῦντας νὰ γνωρίσωσι τὰς ἀρχὰς τῆς Πατραϊκῆς 'Εκκλησίας. Εἰς ἡμᾶς ἐναπόκειται νὰ μελετήσωμεν τὰς μετὰ τὸν θάνατον τοῦ ἀποστόλου ἡμέρας αὐτῆς.

Τὶ ἀπέγινε λοιπὸν τὴν ἑπομένην τοῦ μαρτυρίου τοῦ ἀποστόλου ; Διεσώθη ἢ διελύθη ἡ ίδρυθεῖσα ἐκκλησία ;

Ζῶν ἀκόμη ὁ ἀπόστολος εἶχε προχειρίσει εἰς ἐπίσκοπον τὸν μαθητὴν αὐτοῦ Στρατοκλέα, μαθηματικὸν ἐν ᾿Αθήναις, ἐν Πάτραις δὲ διαμένοντα. Ὁ Στρατοκλῆς ἀνέλαβε πράγματι τὴν διακυβέρνησίν της. Πρῶτον καθῆκόν

του έθεώρησε νὰ ζητήση ἀπὸ τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ ἀνθύπατον ἐν Πάτραις Αἰγεάτην τὸ σῶμα τοῦ ἀποστόλου, ὅπεο καὶ παρέλαβε καὶ ἐνεταφίασεν εἰς τὸν τόπον τοῦ μαρτυρίου, ὅπου καὶ ἱδρύθη κατόπιν χοιστιανικὸς ναός.

Σχετικῶς ὑπάρχει καὶ ἄλλη πληφοφορία, ὅτι δηλαδή, ζῶντος τοῦ ἀποστόλου, ἱδρύθη ἐν Πάτραις μέγας ναός. Πρόκειται ἀσφαλῶς περὶ ὑπερβολῆς. Χριστιανικοὶ ναοὶ μόλις τὸ τέλος τοῦ β.΄ αἰῶνος ἱδρύθησαν. Μέχρι τῆς ἔποχῆς ἐκείνης οἱ χριστιανοὶ συνεκεντροῦντο εἰς τὸν οἰκον ἐνὸς ἔξ αὐτῶν. Αὐταὶ εἰναι αἱ «κατ' οἰκον» ἐκκλησίαι, τὰς ὁποίας γνωρίζει καὶ ἡ Καινὴ Διαθήκη. Προφανῶς πρόκειται περὶ οἴκου Πατρέως χριστιανοῦ, καταστάντος γνωστοῦ διὰ τὰς ἐπανειλημιμένας ἐν αὐτῷ συγκεντρώσεις χριστιανῶν, ὅπου θὰ παρευρίσκετο καὶ ὁ ἀπόστολος.

"Αλλη πληφοφορία φέρει τὸν Στρατοκλέα καὶ τὴν Μαξιμίλλαν—ἔξοχον χριστιανὴν καὶ μαθήτριαν τοῦ ἀποστόλου—κτίσαντας δύο «φροντιστήρια» (ἡσυχαστήρια, μονάς). "Αλλ" ὁ μοναχικὸς βίος είναι δημιούργημα τοῦ Γ΄ τὸ πολὸ μ. Χ. αἰδνος. Πρόκειται καὶ ἐδῶ περὶ ὑπερβολῆς.

★ 2000年代 1000年代 10

Τελευταίως ἀνευφέθη εἰς τὴν παρὰ τὴν δδὸν Γερμανοῦ οἰκίαν τοῦ κ. Ζωγοπούλου ὑπόγειον οἰκοδόμημα κτισμένον ἔξ ὀπτῶν πλίνθων. Δυστυχῶς τοῦτο μέχρι σήμερον οὕτε ἀπεχωματώθη, οὕτε προσδιωρίσθη. Ἐλέχθη περὶ αὐτοῦ ὅτι εἰναι κατακόμβη πράγματι τοιαύτην ἐντύπωσιν δίδε τὸ ὅσον ἀπεκαλύφθη ἐσωτερικόν του. Τοῦτο ὅμως δὲν εἰναι βέβαιον, καθ ἡμᾶς δὲ οὕτε πιθανόν. Κατακόμβαι δὲν ἡτο δυνατὸν νὰ ὑπάρχουν εἰς τὸ κέντρον τῆς πόλεως, οὐδὲ ὑπῆρχεν ἀνάγκη ὑπάρξεώς των. Μαλλον τὸ ἀνευρεθὲν οἰκοδόμημα εἰναι ἔργον ἡμαῖκῶν χρόνων, τὸ ὁποῖον μάλιστα δὲν ἡτο ὑπόγειον, ἀλλ ἀπλῶς ἐπεχωματώθη κατόπιν.

'Αγνοεϊται δ ἄριθμὸς τῶν πρώτων Πατρέων χριστιανῶν. Τὸ ἀληθὲς είναι ότι τὸ κήουγμα τοῦ ἀποστόλου ολίγοι ήσπάσθησαν. Εἰς τὴν πόλιν ύπῆρχον τὴν ἐποχὴν ἐκείνην πολλοί Ρωμαΐοι ἄποικοι, πρὸ ὀλίγου έγκατασταθέντες είς αὐτήν, ή δὲ πόλις δὲν διήρχετο ἐποχὴν ἀκμῆς, πάντως ήτο περισσότερον πολυάριθμος ἀπὸ ἐκείνην τῆς Κορίνθου. Ἐμπορικῶς αί Πάτραι ανέλαμψαν τὸν β΄. μ. Χ. αί δνα, δπότε θὰ ανεζωογονήθη ασφαλῶς καὶ ἡ ἐν αὐταῖς ἐκκλησία. Οἱ χριστιανοὶ ἀπετέλουν μειονοψηφίαν τινα είς όλον τὸν πληθυομὸν τῆς πόλεως, προήρχοντο δὲ ίδίως ἀπὸ τὰς κατωτέρας τάξεις. Τὸν μικρόν των ἀριθμὸν ἀποδεικνύει τὸ γεγονὸς ὅτι, ὅταν έπεκράτησεν δ χριστιανισμός, είς την πόλιν των Πατρων έξηκολούθουν νά λειτουργοῦν οἱ ἔθνικοὶ ναοὶ καὶ νὰ λαμβάνουν χώραν αἱ διάφοροι πομπαί. Γενικώς, συμφωνούμεν με τον Κ. Παπαροηγόπουλον ( Ιστορία Ελληνικοῦ "Εθνους, Τ. Δ΄. σελ. 521 ἔκδοσις ε΄.) ὅτι ὀλίγοι εἶναι οί εἰς την ένταῦθεν Ελλάδα ἀφοσιωθέντες είς την νέαν θρησκείαν, εν αντιθέσει πρός την ελληνιστικήν ανατολήν, ὅπου ἢρχισεν από τοῦδε ακμάζων ὁ χριστιανισμός.

'Αλλ' ἄν ἀριθμητικῶς ὑστέρει τῶν λοιπῶν ἡ ἐκκλησία ἡ παροικοῦσα

τὰς Πάτρας—κατὰ τὴν χριστιανικὴν ἔκφρασιν τῆς ἐποχῆς —τοῦτο δὲν σημαίνει ὅτι καὶ ἐφυτοζώει.

Μεταξύ άλλων εν Πάτραις ενδιέτριψεν δ εθαγγελιστής Λουκάς, δ Ρο δίων (ή Ποωδίων), τὸν ὁποῖον μερικοί φέρουν ώς διατελέσαντα ἐπίσκοπον των Πατρών και δή πρό του Στρατοκλέους, είς έκ τον 70 αποστόλων, δ Σωσίπατρος, δ 'Ακύλας κ. ά. έκ γριστιανών τών Πατρών ίδρύθησαν χριστιανικαί έκκλησίαι είς 'Ακορνανίαν, Κέρκυραν, Λευκάδα καί Κεφαλληνίαν. Την ζωην της έκκλησίας Πατρών γνωρίζομεν και έκ της Ιστορίας της εκκλησίας της Κορίνθου, η όποια την εποχήν εκείνην απετέλει το κέντρον των έχχλησιών τῆς 'Αχαΐας. 'Αργά τὸν 8ον αίωνα, ἡ ἔπισκοπὴ των Πατρών ποσή/θη είς Μητρόπολιν. Μέγρι τῆς ἐποχῆς ἐκείνης αἱ Πάτραι άπετέλουν τιιημα της πεοί την Κόρινθον έκκλησιαστικής ένότητος. Η ένότης αυτη συνεκρότει τοπικάς συνόδους, άλληλογράφει και άπηύθυνε «καθολικάς» επιστολάς πρός τάς λοιπάς εκκλησίας καὶ εν γένει εσημείωσεν ίκανὴν πρόοδον (Χουσοστ. Παπαδοπούλου, 'Ιστορία τῆς 'Εκκλησίας τῆς Ελλάδος, σελ. 2, Διομήδου; Κυριακοῦ, Έννλησιαστική Ἱστορία σελ. 332). Τὸν Δ΄, αἰῶνα ὁ Μητροπολίτης Κορίνθου ἡγεῖτο 42 Επισκόπων τῆς 'Αχαΐας. Καὶ ναὶ μὲν ἡ 'Αχαΐα ἦτο τότε ὅλη σχεδὸν ἡ σημερινή Παλαιά 'Ελλάς, άλλ' άδύνατον είναι ή έν Πάτραις έππλησία νά ήτο νεκρά. "Αντιθέτως εμφανίζεται εκάστοτε τὸ ὄνομά της, ὁ δε Χρυσόστομος Παπαδόπουλος, νῦν Μητροπολίτης 'Αθηνών, τοῦ ὁποίου ἡ Ιστορομάθεια έπτιμαται, πατατάσσει αθτήν μεταξύ των απμαζουσών έππλησιών τῆς «Ελλάδος τῆς ἐποχῆς ταύτης (ἄρθρον εἰς Μ.Ε. Ἐγκυκλ. ἐν τόμιο «Ελλάς, \*Εκκλησία). Δυστυγώς δέν διεσώθη γραπτόν χριστιανικόν μνημείον διαφωτιστικόν τῆς ζωῆς τῶν πρώτων ἐκκλησιῶν τῆς Ἑλλάδος, πλὴν μιᾶς καθολικής επιστολής του Διονυσίου, Μητροπολίτου Κορίνθου του τέλους του β'. αἰῶνος.

Δὲν ἔχομεν ἑπομένως γνωστὰς τὰς λεπτομεσείας τῆς ἱστορίας τῆς ἐκκλησίας τῶν Πατρῶν. Ὑπάρχει ἡ ἐκκλησία τῶν Πατρῶν, ἀλλ³ ἡ ζωή της εἶναι ἀπλῆ, ἢρεμος, ἥσυχος καὶ ἄνευ περιπετειῶν. Οὔτε ἐξωτερικοὶ κίνδυνοι, οὔτε ἐσωτερικαὶ διαμάχαι ἔφθειρον ἢ ἤπείλουν αὐτήν. Διωγμοὶ σημαντικοὶ δὲν μνημονεύονται μόνον ὁ ἐπὶ τοῦ Νέρωνος εἶχεν ἀντίκτυπον ἐν Πάτραις, κατ³ αὐτὸν δὲ ἐθανατώθη καὶ ὁ ἀπόστολος ᾿Ανδρέας. Διαμάχαι ἔσωτερικαὶ δὲν ἐσημειώθησαν. Ἔλειπε τὸ πρὸς τοῦτο αἴτιον, ὅπερ θὰ ἦτο ἄν ὑπῆρχον ἰουδαῖοι εἰς τὴν χριστιανικὴν ἐκκλησίαν τῶν Πατρῶν. Τοιοῦτοι δὲν φαίνεται πιθανὸν νὰ ὑπῆρχον ἐν Πάτραις τὸν α΄. χριστιανικὸν αίῶνα. Πολλοὶ ἡσαν ἐγκατεστημένοι εἰς τὴν Ἑλλάδα, ἰδίως εἰς τὰς ᾿Αθήνας καὶ Κόρινθον. ὙΕντεῦθεν καὶ ἡ ἔντονος δρᾶσις τῆς ἐκκλησίας τῆς τελευταίας λόγφ τῶν ἰουδαϊζουσῶν αἰρέσεων, αἴτινες ἀνεφάνησαν τὴν ἐποχήν ταύτην συχναί. Εἰς τὰς Πάτρας δὲν μνημονεύονται. Ἦσως μὲ τὴν ἀναλάμψασαν ἀκμὴν τῶν Πατρῶν τοῦ β.΄ μ Χ. αἰῶνος νὰ ἦλθον εἰς Πάτρας ἰουδαϊοι. ᾿Αλλὰ τότε ἦτο ἀργὰ διὰ νὰ δημιουργήσουν κινδύνους. Ἡ χριστια-δαῖοι. ᾿Αλλὰ τότε ἦτο ἀργὰ διὰ νὰ δημιουργήσουν κινδύνους. Ἡ χριστια-

νική διδασκαλία είχε παγιωθή. 'Ο χριστιανισμός δὲν ήτο Ιουδαϊκή αϊρεσις' ήτο νέα θρησκεία. Διὰ τὸν λόγον δὲ τοῦτον τής ἄνευ περισπασμῶν ζωής τῆς ἐκκλησίας τῶν Πατρῶν δὲν διεσώθησαν καὶ τὰ ὀνόματα τῶν πρώτων ἐπισκόπων Πατρῶν, παρὰ τὰς καταβληθείσης πρὸς τοῦτο προσπαθείας.

'Αληθῶς, ἀπηλλαγμένη τοῦ ὀχληφοῦ βιίφους τοῦ Ἰουδαϊκοῦ στοιχείου, καθαφῶς ἐγχωρία, ἡ ἔκκλησία ἡ παφοικοῦσα τὰς Πάτρας ἠγωνίζετο τὸν ἀγῶνα τὸν καλόν, προοδεύουσα ἀργὰ ἀλλὰ σταθερὰ καὶ μόνιμα. 'Η ἔποχή, τὴν ὁποίαν μελετῶμεν, δὲν τὴν ἐκάλει οὕτε εἰς ἐξωτερικὴν δρᾶσιν οὕτε εἰς θριάμβους. 'Όπως εἰπε χαρακτηριστικῶς δι' αὐτὴν ὁ Κυπριανὸς, «διὰ τὴν τιμὴν καὶ τὴν ἑνότητα τῆς 'Εκκλησίας ἀγωνιζόμεθα» τοῦτο ἡτο τὸ ἰδεῶδες τῶν τεσσάρων πρώτων αἰώνων τῆς Χριστιανικῆς πίστεως. Χάριν αὐτῆς τῆς τιμῆς τῆς 'Εκκλησίας ἠγωνίσθη ἡ ἐκκλησία τῶν Πατρῶν καὶ οὐσιαστικῶς ὑπὲρ αὐτῆς συνέβαλε. Μὲ τὸν ἀπλοῦν, τὸν ταπεινόν, τὸν ἡσυχον καὶ εἰρηνικόν της βίον προσέφερεν ἑαυτὴν ὑπόδειγμα πραότητος, ταπεινοφροσύνης καὶ εἰρηνεύσεως, αὐτή, ἡ ἐκκλησία τῆς πάντοτε εἰρηνικῆς πόλεως τῶν Πατρῶν. Οἱ ὀλίγοι χριστιανοὶ τῶν Πατρῶν, παρὰ τὸν ταπεινόν των ἀριθμόν, τὸ ταπεινόν των ἀνάστημα, τὴν ταπεινήν των ζωὴν, δὲν ἔπαυαν νὰ πιστεύουν μὲ θέρμην καὶ νὰ κηρύττουν ὁμοίως «τὸν Ἰησοῦν καὶ τοῦτον 'Εσταυρωμένον» . . .

ΚΩΝΣΤ. Ν. ΤΡΙΑΝΤΑΦΥΛΛΟΥ

## ПАРАПОНО

Μιά φωνοθλα, ἕνα τραγοθδι, μιά ψυχή, Σμίγουν ὅλα σ' ἀπαλότατο ρυθμό Πού σκορπιέται μεσ' στη νύχτα κι' άντηχεῖ Σάν μιᾶς ἄρπας τὸν ἀπόμακρο λυγμό.

Δυό ματάκια, δύο χείλη, μιὰ καρδιὰ, Λὲν τὸ γέλοιο — λὲν τὸ δάκρυ στὴ σιγὴ, Σὰν τ' ἀγέρι ποὺ στενάζει στὰ κλαδιὰ, Σὰν κελάρυσμα π' ἀφίνει μιὰ πηγή.

Μιὰν ἀγάπη, ἕναν πόθο, μιὰ χαρὰ, Κλείνουν μέσα στὸν κρυφὸ τους τὸν παλμὸ· —Παραμύθια π΄ ἀκουστῆκαν μιὰ φορὰ Καὶ σωπᾶσαν στῶν ὀνείρων τὸ χαμό.

.... Σμίγουν ὅλα σ' ἀπαλότατο ρυθμό
Ποὺ σκορπιέται μεσ' στὴ νύχτα κι' ἀντηχεῖ,
Καὶ μᾶς λένε τὸν κρυφὸ τους τὸν καημό
Μιὰ φωνοῦλα, ἕνα τραγοῦδι, μιὰ ψυχή....
'Αθήνα 9-11-37
ΠΑΝΟΣ ΠΑΤΡΙΝΟΣ

### ΟΙ ΠΡΩΊΝΟΙ ΔΙΆΒΑΤΕΣ

X P O N O F P A Φ H M A

Έχεινοι ποὺ βιαστικά περνοῦν τὴν αὐγὴ τὸ δρόμο γιὰ τὴ δουλειά τους. Οἱ προσχυνητάδες τῆς δουλιας. Αὐτοὶ μ' ἐσυγκίνησαν πάντα. Τοὺς ἀγάπησα μὲ τὴν καρδιὰ καὶ τὴν ψυχή μου. Γιατί; Ἰσως γιατὶ μοῦ γεννᾶν τὴν ἔννοια τῆς ὑγείας, τῆς κίνησης, τῆς δράσης, τῆς ζωντάνειας. Καὶ ποιὸς δὲν ἀγαπάει ἢ δὲν ζηλεύει τὴν ὑγεία καὶ τὴν κίνηση;

Τίς αὐγὲς ὅταν στοὺς δρόμους συναντάω τοὺς διαβάτες τῆς δουλειᾶς ἡ ψυχή μου χαίρεται καὶ ἡ διάθεσή μου παίρνει αἰσιόδοξο δρόμο. Μοῦ φαίνεται σὰν ν' ἀναπνέω μαζύ τους γλυκὰ τὸν καθαρὸν ἀέρα στὴν ἀνοιχτὴ κι' ἀμόλυντη ἀτμόσφαιρα τῆς αὐγῆς. Μοῦ φαίνεται σὰν νὰ παίρνω κ' ἐγὼ μέρος στὴν ἔγνοιά τους καὶ στὸν ἀ γῶνα τους. Καὶ μὲ συνεπαίρνει ἔτσι μιὰ συναδέλφωση κ' ἕνα ἐνδιαφέρον σὰν γιὰ μιὰ κοινή μας ὑπόθεση. "Ετσι ζωηρὰ καὶ γνοιαστικὰ ποὺ περνοῦν πλάϊ μου οἱ πρωϊνοὶ διαβάτες μοῦ φέρνουν τὴ θύμηση τῆς νειότης μου ποὺ ἦταν γεμάτη ἔγνοιες, τῆς παληᾶς μου δρμῆς ποὺ ἦταν γεμάτη πίστη καὶ θέληση.

Εὐλογημένοι νὰ εἶστε γνοιαστικοὶ διαβάτες τῆς αὐγῆς γιὰ τὸ καλὸ ποὺ κάνετε στὴν ψυχή μου καὶ στὴ ζωή μου.

Κ' είν' οἱ διαβάτες τῆς αὐγῆς ποὺ συναντάω στὸ δρόμο μου πολλοὶ καὶ πολλῶν λογιῶν. Είναι οἱ ἐργάτες οἱ μεροδούληδες. Αὐτοὶ ποὺ πᾶνε βιαστικὰ στὸ ἐργοστάσιο ποὕιουν δουλειὰ πιασμένη. Κι' ἄλλοι ποὺ πᾶνε βιαστικώτερα, γιατὶ πᾶνε στὴν τύχη νὰ ψάξουνε γιὰ μεροδοῦλι. Εἰναι οἱ ἐργάτες ποὺ ἀνήκουν σὲ σωματεῖο καὶ πᾶνε μὲ περισσότερη ἐλπίδα καὶ μὲ κἄποια ἐμπιστοσύνη. Κ' οἱ ἄλλοι ποὺ λέγονται ἐλεύθεροι, ποὺ δὲν ἀνήκουν σ' ἐργατικὴ ὀργάνωση καὶ πὰνε μόνο μὲ τὴν ἐλπίδα τοῦ Θεοῦ καὶ μὲ τὴν εὐχὴ τῶν παιδιῶν τους, ποὺ καρτεροῦν τὸ γυρισμό τους καὶ τὸ καρβέλι.

ΕΙν' οἱ ἐργάτισες. Οἱ γυναἴχες τῆς δουλειᾶς στὸ ἐργοστάσιο καὶ στὴν ἀποθήκη. Οἱ γυναἴχες ποὺ πέταξε ὄξω ἀπὸ τὸ σπῆτι τους ἡ ἀνάγκη τοῦ ψωμιοῦ. Λίγο-πολὺ ὅλες ἔχουνε ἀμελημένη τὴ φορεσιὰ καὶ τὸ στόλισμά τους. Καὶ πᾶνε μὲ τὴ γυναίχεια αἰσιοδοξία ποὺ δὲ βλέπει ποτὲ χειρότερο τὸ αὐριο ἀπὸ τὸ σήμερα. Τὸ χαρακτηριστικό τους γνώρισμα ἕνα μικρὸ μπογαδάκι μὲ τὰ ροῦχα τῆς δουλειᾶς. "Η ἕνα μικρότερο μαντῆλι μὲ τὸ ξερικόμματο γιὰ τὸ φαῖ τους. Κι' ὅμως περνοῦνε δίχως μελαγχολία, κᾶποτε καὶ γελαστές. Τὸ γέλοιο τῆς πίστεως στὸν ἑαυτό τους, στὴ δύναμη τῆς δουλειᾶς τους, καὶ τῆς ἀδιαφορίας γιὰ τὰ πολλά.

Περνάει τὴν αὐγὴ ἡ ἀργατιά. Οἱ πατεράδες, καὶ οἱ μαννάδες, κ' οἱ θυγατέρες, κ' οἱ γυιοὶ καὶ τ' ἀδέρφια. "Ολους ποὺ τοὺς ἑνώνουν οἱ ἀνάγκες τῆς ζωῆς σὲ μιὰν δλόμορφη ἐπιδίωξη. "Ολους ποὺ ἐξορμοῦν σὰν τὰ πουλιὰ τὴν αὐγὴ κυνηγώντας λαχταριστὰ ὅ,τι χρειάζεται στὴ φτωχικὴ φωληά. Περνάει ἡ ἀργατιὰ τὴν αὐγὴ καὶ ζωντανεύει ἡ πόλη καὶ ζωντανεύει ὁ δρόμος καὶ ζωντανεύει ἡ ζωή.

Εὐλογημένη οἰκογένεια τῆς ἀργατιᾶς ποὺ φαίνεσαι μὲ τὸ χάραμα τῆς ἡμέρας. Ποὺ ἔρχεσαι ἀκόμη καὶ γελαστή. Σὲ χαιρετάει ἡ ζωὴ ποὺ πλέρια σοῦ ἀνήκει. Σὲ χαιρετάει ὁ Ἡλιος σένα ἀργατιὰ πρώτη στὴ Γῆ. Σὲ χαιρετάει τὸ φῶς ποὺ σὸ πρώτη ἀντικρύζεις!

Καὶ περνοῦν οἱ πρωϊνοὶ διαβιίτες βιαστικοὶ γιὰ τὴ δουλειά τους. Καὶ κινοῦν τὰ χαλυβένια μπράτσα τους. Καὶ πατοῦν στερεὰ τὴ Γῆ. Καὶ χαμογελοῦν καλόβολα σ' ὅλον τὸν κόσμο. Καὶ ξυπνοῦν μέσα μου τὴν ἔννοια τῆς νειότης καὶ τὸ θαυμασμὸ τῆς δύναμης καὶ τὴν γλύκα τῆς ἀνατολῆς. Καὶ φέρνουν αὐτοὶ τὸ σῶς καὶ τὴ χαρά, οἱ πρωϊνοὶ διαβιίτες ποὺ πᾶν στὴ δουλειά.

ΧΑΡΙΛΑΟΣ ΚΑΚΟΥΡΗΣ

★機構成功である場合にあっておきなどがある。それを指するである。のはないないできるおおはないできたときではないできた。ことできないできたできたできたが、おおはないできた。

## ΤΡΑΓΟΥΔΙΆ ΓΙΑ ΚΕΙΝΗ

"Αχ! 'Η όδύνη τής χαρᾶς, ή χάρη τής όδύνης...
Είν' τής σκλαβιᾶς κἄποιων ματιῶν ή ἕννοια ή γλυκειά
Πού ὄντας τρελλή τ' ἀποθυμᾶς στὶς ὧρες ποὺ τοὺς δίνεις
Είναι μακρυὰ, είναι μακρυά.

Εἶν ἡ περίδειλη σιωπή, τὰ χέρια π' ἀργοτρέμουν, Ἡ ἀναμονή ἡ ἀτέλειωτη, τοῦ πόνου ἡ ἐπιθυμιὰ Ποὺ δὲν ζυγίζουν τίποτα, μὰ σἄν βουνὸ βαραίνουν ، ՝Κεῖ στὴν καρδιὸ, ، κεῖ στὴν καρδιά.

Είναι τὸ δάκρυ ποὺ μιλεῖ, τὸ δάκρυ ποὺ φλογίζει, Εἶν° οἰ λυγμοὶ ποὺ φέρνουνε σι' ἀχεῖλι τὴν ψυχὴ Κι' ὁ ἱδρῶτας ποὺ στὸν πυρετὸ τὸ μέτωπο δροσίζει Σὰν τὴ βροχὴ, σὰν τὴ βροχή.

Είναι ή φλύαρη σιγή που στέκεται στο βλέμμα, "Η αἴστηση πώς σὲ γκρεμό βαδίζεις συφορᾶς, Είν' τὸ φαρμάκι που γλυκά νὰ σου χυθή στο αἶμα Τὸ λαχτορᾶς, τὸ λαχταρᾶς.

"Αχ! Κ' ἡ ὀδύνη τῆς χαρᾶς κι' ἡ χάρη τῆς ὀδύνης Κάνουν τὸ ἴδιο τὴν καρδιὰ πασίχαρη, ποὺ λὲς. Μὰ σὰν ἐρθοῦν περίτρομη νὰ φύγουν τὶς ἀφήνης Κι' ὕστερα κλαῖς, κι' ὕστερα κλαῖς.

ΚΡΑΤΗΣ ΔΑΝΗΛΟΣ

## H MONOBYZA

#### ΗΠΕΙΡΩΤΙΚΗ ΗΘΟΓΡΑΦΙΑ

"Ητανε δωδεκάημερο. Είχε σουρουπώσει κι' δ Γιώρης τῆς Κώσταινας, πούχε πάει ἀπὸ τὸ πρωΐ στὸ μύλο μὲ τὸ ζωντόβολο δὲν είχε γυρίσει ἀκόμα.

'Ο μύλος ήτανε δυὸ ώρες μακρυὰ κάτω στη Βρύση πέρ' ἀπ' τὸ Βαθύλακο. "Ένας δρόμος διαβολεμένος.

Γκρεμός ἀπὸ 'δῶ, γκρεμὸς ἀπὸ κεῖ καὶ τόσο χαλασμένος παρέκει ποὺ μὲ δυσκολία τὸ πόδι ἑνὸς ζώου μποροῦσε νὰ σταθῆ. Καὶ μολαιαῦτα ἀπὸ τέτοιους δρόμους διαβαίνουνε κάθε μέρα ἄντρες καὶ γυναῖκες μὲ τὰ ζωντόβολά τους πηγαίνοντας στὸ μύλο μὲ φορτωμένο τὸ πρᾶμμα τους καὶ πολλὲς φορὲς καὶ καβάλλα στὸ καϋμένο τὸ ζῶο. 'Ο γκρεμὸς κάτω δὲν ἔχε βάθος. Λένε μάλιστα πὸς ἐκεῖ μέσα ἔχουν οἱ ἔξαποδῶ τὴν κατοικία τους κι' ὅτι οἱ πιοτικοὶ ποὺ σταλίζουν ἐκεῖ κοντὰ τὰ σφαχτὰ ἀκοῦνε καμμιὰ φυρὰ στὸ σκοτάδι τῆς νύχτας κάτι ἀλλοιώτικες φωνὲς καὶ παράξενα χουγιατὰ ποὺ κάνουν τὰ σκυλλιὰ νὰ ἀλυχτοῦν καὶ νὰ οὐρλιάζουν ὅλην τὴν νύχτα. Κάθε βουνὸ καὶ κάθε σπηλιὰ, κάθε δεντρὶ καὶ βράχος στ' ἄπλοϊκά μας τὰ χωριὰ ἔχει καὶ τὴν ἱστορία του, ἱστορία βγαλμένη ἀπὸ τὴν πλούσια φαντασία τοῦ λαοῦ, ποὺ δείχνει πὸς είναι κατ' εὐθεῖαν ἀπόγονος τῶν ἀρχαίων 'Ελλήνων, οἱ νεράϊδε; κι' οἱ ξωτικὲς κ' ὁ Πᾶν ὁ τραγοπόδαρος κατοικοῦν ἀκόμα στὰ λόγγα μας καὶ στὶς ραχοῦλες ἥ στὰ ρέματα καὶ στὶς σπηλιές.

Νὰ ἐκεῖνος ὁ ξέρακας ποὺ τρίζει κάποτε στὸ φύσημα τοῦ δυνατοῦ ἀέρα ἦταν κάποτε ἡ κατοικία κάποιου ἄνθρωποφάγου στοιχειοῦ ποὺ κἄποιος ἄγιος τὸ ξόρκισε μιὰ μέρα ραντίζοντάς το μὲ άγίασμα ἀπὸ τὸ Μπαλουκλῆ τῆς Πόλης, πούνε θαυματουργὸ καὶ τὸ δέντρο, ὅπου κατοικοῦσε τὸ στοιχειὸ ξεράθηκε κι' ἔμεινε ὁ δράκος μέσα καὶ θὰ βγῆ μόνο στὴ Δευτέρα Παρουσία γιὰ νὰ κριθῆ ἀπὸ τὸ Μεγάλο Κριτὴ καὶ νὰ δώση λόγο τῶν κριμάτων του καὶ τώρα σἄν φυσάει ὁ ἀέρας τὸ δέντρο τρίζει καὶ τὸ στοιχειὸ βογγάει. Ἐκεῖ πάλε στὴν ψηλότερη ράχη τοῦ βουνοῦ εἶναι ἡ Κουδουνότρυπα ποὺ ἦταν κάποτε κατοικία τῶν ἐξαποδῶ κι' ἀπεφάσισαν κάποτε οἱ τρισκαταρατοι — ποὺ νὰ καοῦν στὴν τρύπα τους — νὰ κάμουν μιὰ μεγάλη καμπάνα ποὺ τὰ φτάνη ὡς τὸν Οὐρανὸ νὰ τὴ βαροῦνε γιὰ νὰ ἀνησυχοῦν τὸν Κύριο μὰ ἄγγελος Κυρίου τοὺς κατεκεραύνωσε ὅλους καὶ ἔμεινε ἡ καμπάνα μισὴ κι' ὅποιος τώρα ρίχνει μέσα στὴν τρύπα καμμιὰ πέτρα ἀκούει ἕναν κρότο φοβερὸ καὶ τὸν ἀχὸ μιᾶς καμπάνας ποὺ ἀντηχεῖ λυπητερά!

Έκει πάλε στὰ πλάγια τοῦ βουνοῦ είναι τὰ «Λουριὰ» σειρὰ ἀπὸ βαλανιδιὲς δεξιὰ καὶ ἀριστερὰ ποὺ φαντάζουν ἀπὸ μακρυὰ σἄν ζωνάρια, ποὺ φύτρωσαν ἀπὸ τὰ βαλανίδια ποὺ ξέρασε ἄλλος φοβερὸς δράκος, ποὺ ἐδῶ καὶ πολλοὺς αἰῶνες κατοικοῦσε κοντὰ σὲ μιὰ βρύση καὶ κατάπινε τὰ ζῶα

καὶ τοὺς ἀνθρώπους ποὺ πήγαιναν γιὰ νερὸ στὴ βρύση κι' ὁ βασιληᾶς τῆς χώρας εἶχε τάξει, λέει ἡ παράδοση, νὰ δώση τὴν κόρη του καὶ τὸ μισό του βασίλειο σ' ὅποιον θὰ σκότωνε τὸ θεριὸ καὶ θὰ γλύτωνε τὴ χώρα ἀπ' τὸ μεγάλο κακό. Κ' ἕνας γύφτος φόρτωσε τὸ ζωντόβολό του μὲ δυὸ σακκιὰ κάρβουνα μέσα στὰ ὁποῖα ἔβαλε μερικὰ ἀναμμένα καὶ ξεκίνησε μπρὸς τὸ ζῷο καὶ πίσω αὐτὸς γιὰ τὸ κεφαλόβρυσο.

Τὸ θεριὸ κατάπιε τὸ ζῶο μαζὶ μὲ τὰ σακκιὰ καὶ σὰν ἔπσιρνε δυνατή άνάσα γιὰ νὰ τὸ χωνέψη, ἄναψαν τὰ κάρβουνα καὶ τὸ στοιχειὸ ἐκάηκε. Καὶ τότε τὸ στοιχειὸ ἐφώναξε: «ἔβγα, μάνα Μπίστρισσα κι' ἀδελφοῦλα θάλασσα» κ' ἔτρεξε ή Μπίστρισσα τὸ μικρὸ ποτάμι ποὺ τρέχει στὰ πόδια τοῦ βουνοῦ ποὺ χωρίζει τὴ Δράπολι ἀπὸ τὰ χωριὰ τοῦ Βούρχου, ἀλλ' ἐπειδή ήταν καλοκαίρι και δεν είζε πολύ νερό, δεν μπύρεσε να σβύση τη φωτιά, ενώ, αν τὸ στοιχειὸ εφώναζε «ἔβγα μάνα θάλασσα κι' άδελφοῦλα Μπίστρισσα», ετιμούσε δηλαδή περισσότερο τη θάλασσα παρά τη Μπίστρισσα, θὰ ἔτρεχε ή θάλασσα καὶ θἄσβυνε τὴ φωτιὰ καὶ θὰ γλύτωνε τὸ δράκο που ουρλιαζε φοβερά ξερνώντας τα βαλανίδια πουλε φάγει την προηγούμενη μέρα κι' ἀπὸ αὐτὰ τὰ βαλανίδια φύτρωσαν οί βελανιδιές ποὺ κάνουν τὰ «Λουριά». Κι' ὁ βασιληᾶς, έξακολουθεῖ ἡ παράδοση, δὲν έκράτησε τὸ λόγο του γιατί τοῦ φάνηκε πολύ βαρύ να δώση τη βασιλοπούλα σ' ενα γύφτο καὶ αὐτὸς ὁ καταραμένος ἐπῆγε καὶ κλαύτηκε στὴ Μονοβύζα τὴν φοβερή έκείνη γυναϊκα, πούλε ένα μεγάλο μαστό που τον έρριχνε σαν δισσάχι ἀπάνω στὸν ὧμό της χαὶ ὅποιο μέρος ἤθελε νὰ τὸ χαταστρέψη, τὸ ἐρράντιζε μὲ τὸ φαρμακωμένο γάλα της καὶ χορτάρι δὲν ξαναφύτρωνε πιὰ στὸ μέρος ἐκεῖνο.

Ποιὰ είναι καὶ πότε ἔζησε ἡ Μονοβύζα δὲν είναι ἱστορικῶς ἔξακριβωμένο. Ένα μόνο είναι βέβαιο, ὅτι ἀφῆκε στὴν Ἡπειρο τουλάχιστο ἀπαισίας μνήμης ἐποχὴ τὸ πέρασμά της. Ἰσως νὰ ἡταν ἡ Τεῦτα, ἡ σκληρὴ βασίλισσα τῆς Ἰλλυρίας ποὺ ἐλεηλάτησε τὴν Ἡπειρο τὸν Β΄. π. Χ. αἰῶνα, θέλοντος νὰ ἐκδικηθῆ τὸ θάνατο τοῦ γυιοῦ της Ἰούλου, ποὺ ἐφόνευσαν οἱ Ἡπειρῶτες ἐπειδὴ ἐπεχείρησε νὰ κατακτήση ἡπειρωτικὲς περιοχές. Τόση ἡταν ἡ καταστροφὴ ποὺ ἐπέφερε ἡ αἰμοβαφὴς αὐτὴ γυναϊκα στὴν Ἡπειρο ποὺ καὶ σήμερα ἀκόμη λένε γιὰ κάθε πρᾶμμα ἢ σπίτι ἤ χωριὸ χαλασμένο πὸς είνε ἀπὸ τὸν καιρὸ ἢ τὸν χαλασμὸ τῆς Μονοβύζας. Κι' ἄν αἱ φράσεις αὐτὲς λέγονται καὶ σ' ἄλλα μέρη τῆς Ἑλλάδος τοῦτο σημαίνει ὅτι διεδόθηκαν ἐκεῖ μὲ τὴν κάθοδο Ἡπειρωτῶν σ' ἄλλες ἑλληνικὲς χῶρες κατὰ τὰ πρῶτα ἔτη τῆς Τουρκικῆς κατακτήσεως τῆς Ἡπείρου...

Είχε σουφουπώσει κ' ή Κώσταινα βλέποντας πὼς ὁ γυιός της δὲν είχε γυρίσει ἀκόμα, βγῆκε στὸ δρόμο καὶ ρωτούσε τὸν κόσμο πὤρχονταν ἀπὸ τὰ χωράφια ἤ τὰ κουριὰ μὴν εἴδανε πουθενὰ τὸ παιδί της. 'Αλλὰ κανένας δὲν είχε ἰδῆ τὸ Γιώργη. Κ' ἡ δυστυχισμένη μάννα δὲν ἢξευρε ποῦ γὰ σταθῆ καὶ τί νὰ κάμη.

Εκανε τὸ σταυρό της κι' ἀκουμπώντας στὸ ραβδί της καὶ μοιρολο-

νώντας πῆσε τὸ δρόμο τοῦ μύλου, μουρμουρώντας τὸ «Πάτερ ἡμών», ἄν και ή ώρα εκείνη ήταν ώρα πώβγαιναν τα στοιχειά κι' οι κολλικαντζάροι. έπειδή ήταν δωδεκάημερο. Μὰ τί δὲν ἀψηφᾶ ή μάννα! Σὲ τὶ κιντύνους δέν ρίχνεται γιὰ τὸ παιδί της! Τί γκρεμούς καὶ τί λακκώματατα δέν περνα γι' αὐτό !...

"Υστερ' από κάμποση ώρα στάθηκε για ν' αφωκαστή κ' έβαλε τίς

φωνές:

- Ωωρεε Γιωωωρηκη! Γιωωρκη! Καμμιά φωνή δεν της απολογήθηκε.

Περπατούσε, περπατούσε όλο μπρός με μόνη την έγνοια τού παιδιού

της. Είχε περώσει πιὰ τὸ φοβερὸ Βαθύλακκο.

Σὰν βγῆκε σὲ μιὰ κοντοραχούλα ἔκαμε τὸ σταυρό της καὶ ξαναφώ-

ναξε.

- Ωωρρεε Γιώώρκη! Γιωώρκη! Καμμιά φωνή δεν τῆς ἀπολογήθηκε. Μονάχα ἀπὸ μακρυὰ ἀκούστηκε ὁ ἀντίλαλος ξαναλέγοντας τὰ λόγια της σάν νὰ τὴν πορόιδευε.
  - -Γιώώρη! \*Ωωρεε Γιωώρηη!

Τὸ σκοτάδι ὅσο πήγαινε καὶ γενόντανε πιὸ πηχτὸ σκεπάζοντας τὰ γύρω μὲ τὰ δλόμαυρα σἄν πίσσα φτερά του.

Κι' οι δρόμοι ἄρχιζαν νὰ γίνωνται ἀδιάβατοι κι' οι γκρεμοί ἄνοιγαν

τὸ μεγάλο τους στόμα σάν για να την καταπιούν.

Κι' ἀκούστηκαν τότε μέσα στὸ βυθὸ κάτι παράξενες καὶ τρομαχτικές φωγές πώκαναν τὸ αξιμά της νὰ παγώση μέσα στίς φλέβες της.

Μὰ ή δόλια ή μάννα δὲν στάθηκε διόλου. Κάνοντας άδιάκοπα τὸ

σταυρό της έξακολουθοῦσε τὸ δρόμο της γιὰ τὸ μύλο.

Είχε περάσει πιὰ τὸν φοβερὸ Βαθύλακκο ὅταν τῆς φάνηκε πὸς ἄκουσε περπατησιές καί μιά φωνή αντρίκεια πώλεγε!

-Ντὲ λυχοσχισμένο μ' ἄργησες. Τότε ἐφώναξε μ' ὅλη της τὴ δύναμη:

-- Τιώρηη! Γιωώρηη!

- Ωωρσεε! ἀπολογήθηκε σὲ λίγη ἀπόσταση ή φωνή τοῦ παιδιοῦ της.
- Έσύ σαιαι;
- Έγωώ ; Ξανάειπε ή φωνή.

-Γιατί άργησες τόσο, μπύρο μου καὶ τρόμαξα ἡ ἔρημη:

-Τί φοβήθηκες μώς μάννα, καὶ τί θὰ πάθαινα ἐγώ, κοτζάμ παλληκάρι;

— ''A μὴν τὸ λὲς λὖτό, παιδί μου. 'Ο θεὸς νὰ φυλάξη ἀπὸ τὴν κακὴ

τὴν ὥρα.

Καὶ μέσα στὸ σκοτάδι τῆ; νύχτας μάννα καὶ γυιὸς ἀγκαλιάστηκαν τουφερά ενώ από τα ματια της γρηας δάκουα έτρεχαν αθλάκι.

ΤΑΣΟΣ ΒΙΔΟΥΡΗΣ

## Η ΔΙΠΛΗ ΡΙΖΆ ΤΟΥ ΡΥΘΜΟΥ

ΑΠΟ ΤΙΣ "ΒΆΣΙΚΕΣ ΕΝΝΟΙΕΣ ΤΗΣ ΙΣΤΟΡΙΆΣ ΤΗΣ ΤΕΧΝΗΣ,,

Ο Λ. Ρίχτερ διηγεῖται στ' ἀπομνημονεύματὰ του πῶς στὸ Τίβολι μιὰ φορὰ, ὅταν νέος, βάλθηκε μαζὶ μὲ τρεῖς συντρόφους νὰ ζωγραφίση ἔνα κομμάτι τοπείου, ἀποφάσισαν αὐτὸς καὶ οἱ ἄλλοι νὰ μὴ ἀπομακρυνθοῦν ἀπὸ τὴ φύοη εὐδὲ τρίχα. Καὶ μ' ὅλο ποὺ τὸ πρότυπο ῆταν τὸ ἴδιο κι' ὁ καθένας μὲ πολλὴ ἱδιοφυῖα κράτησε ὅ,τι ἔβλεπαν τὰ μάτια του, βγῆκαν ὅμως τέσσερες ὁλότελα διαφορετικὲς εἰκόνες, τόσο διαφορετικὲς μεταξὺ τους, ὅσο ἀκριβῶς κ' οἱ τέσσερες προσωπικότητες τῶν ζωγράφων. 'Απ' αὐτοῦ ἔπειτα ἔβγαλε τὸ συμπέρασμα ὅτι δὲν ὑπάρχει ἀντικειμενικὸ «βλέπειν», ὅτι κάθε φορὰ ἀντιλαμβάνεται κανείς πάντα τὴ μορφὴ (τὴ φόρμα) καὶ τὸ χρῶμα ἀνάλογα μὲ τὴν ἱδιοσυγκρασία του.

Τίποτε τὸ ἐκπληκτικὸ δὲν ἔχει γιὰ τὸν ἰστορικό τῆς τέχνης αὐτή ή παρατήρηση, 'Από κοιρό είναι γνωστό πώς κάθε ζωγράφος ζωγραφίζει «μὲ τὸ αἶμα του». Κάθε διάκρισι των ζωγράφων και τοῦ «χεριοῦ τους» βασίζεται κατά βάθος στό ὅτι ἀναγνωρίζομε τέτοιους τύπους άτομικης άπόδοσης της μορφής. "Αν τὸ γοθστο έχει την ίδια κατεύθυνση (έκεινα τὰ τέσσερα τοπεία του Τίβολι θὰ μᾶς φαίνονταν άμέσως πολύ ὅμοια) δηλ. ναζαρηνὰ (1), ή γραμμή θάχη έδω πιό πολύ γωνιακό κι' άλλου πιό πολύ στρογγυλό χαρακτήρα, θὰ τὴν αἰσθάνεται κανεὶς ἀλλοῦ πιὸ πολύ νὰ κοντοστέκεται καί να πάη άργα, άλλοῦ πιὸ πολύ να τρέχη και να βιάζεται στήν κίνηση. Κι' δπως οί άναλογίες πέφτουν μιά φορά πιό λιγνές καὶ ἄλλη φορά πιὸ φαρδιές, ἔτσι καὶ ἡ σωματική πλαστικότητα παριστάνεται άπό τοθτον ἴσως γεμάτη καὶ μὲ χυμό, ἐνῶ ἄλλος τις ίδιες προεξοχές και τὰ βαθουλώματα τὰ βλέπει πιό συγκρατημένα, πιὸ περιωρισμένα. Καὶ τὸ ἴδιο συμβαίνει μὲ τὸ φῶς και μὲ τὸ χρώμα. Ἡ πιὸ είλικρινής πρόθεση νὰ παρατηρή κανείς σωστά δὲ μπορεῖ νὰ τὸ ἐμποδίση ἕνα χρώμα νὰ τὸ βλέπει κανείς τή μια φορά πιό πολύ από τή ζεστή του μεριό, την άλλη από την κρύα (2) ἢ μιὰ σκιὰ νὰ φαίνεται τόρα μαλακὴ κι' ἄλλοτε σκληρὴ,

<sup>(1)</sup> Είναι το παρατσοῦκλι που δώσανε στή Γερμανία στους ρωμαντικους ζωγράφους που μιμούντανε θέματα σχετικά μὲ τή ζωή τοῦ Χριστοῦ.

<sup>(2)</sup>  $\Delta_{\text{ιακρίνουν}}$  συνήθως τὰ χρώματα σὲ ζεστὰ καὶ κρύα. Τὸ πιὸ ζεστὸ εἶναι τὸ πορτοκαλλὶ καὶ τὸ πιὸ κρύο τὸ γαλάζιο.

ἔνα φωτισμό μιὰ φορὰ νὰ κρυφογλιστρᾳ, τὴν ἄλλη φορὰ νὰ πηδᾳ ζωντανός.

Κι' ὅταν δὲν εἶναι κανεὶς δεμένος σ' ἔνα κοινό πρότυπο τῆς φύσης, τότε ξεχωρίζουν φυσικά φανερώτερα οι άτομικοί αύτοι ρυθμοι (stile). 'Ο Μποττιτσέλλη κι' ὁ Λορέντσο ντι Κρέντι είναι καλλιτέχνες της ίδιας έποχης και της ίδιας φυλης, κ' οί δυό Φλωρεντινοί του τέλους του 15ου αίωνα, μά ὅταν ὁ Μποττιτσέλλη σχεδιάζει ένα γυναικείο σώμα, τοῦτο στὸ όργανι κό του πλάσιμο καί στήν άντίληψη τής μορφής έχει κάτι πού είναι μονάχα δικό του καὶ διακρίνεται ἀπό κάθε γυναικεῖο γυμνό του Λορέντζο τόσο βασικά και ἀσύγχυστα σάν ἕνα δρύ ἀπό μιὰ φιλύρα. Στοθ Μποττιτσέλλη την δρμητική γραμμή γάθε μορφή πσίρνει μιὰ ξεχωριστή δύναμη και δράση, ένῷ ὁ Λορέντσο ποὺ πλάθει φρόνιμα καί προσεχτικά έξαντλεῖ, τὸ θέαμα οὐσιαστικά στήν εντύπωση μιας ήσυχης έμφάνισης. Καὶ δέν ὑπάρχει διδαχτικώτερο πράμα ἀπὸ τὸ νὰ παραβάλλη κανείς τὸ ὅμοια διπλωμένο μπράτσο έδω κ' έκει. Ή σουβλεράδα του άγκωνα, ή μονόγραμμη κοντυλιά της πήχης κ' έπειτα το πως άνοίγουν τα δάχτυλα άχτιδωτὰ πάνω ἀπό τὸ στήθος μὲ τὴν κάθε γραμμή γεμάτη ἐνέργεια αύτὸς είναι ὁ Μποττιτσέλλη ἀπ' ἐναντίας ὁ Κρέντι δὲν ἔχει τόση δύναμη. Ή μορφή του πολύ σταθερά πλασμένη, δηλ. σὰ μάζα καί δύκος, δέν έχει τη δυνατή όρμη του περιγράμματος του Μποττιτσέλλη. Είναι διαφορά ίδιοσυγκρασίας κι' ή διαφορά αὐτή ὑπάρχει, άδιάφορο ἄν πσραβάλλει κανείς τὸ σύνολο ή τὰ μέρη. Καὶ στὸ σχέδιο ἀκόμα ένὸς φτερουγιοῦ τῆς μύτης θἄπρεπε νὰ άναγνωρίση κανείς τήν ούσία του χαρακτήρα ένὸς ρυθμου.

Στὸν Κρέντη ποζάρει ἔνα ὡρισμένο πρόσωπο ποὺ δὲ συμβαίνει στὸ Μποττιτσέλη. Μολαταῦτα δὲν εἶναι δύσκολο νὰ ἀναγνω ρίση κανεἰς πὼς καί στούς δύο ἡ ἀντίληψη τῆς μορφῆς ἔχει σχέση μὲ μιὰ ὡρισμένη ἔννοια ὅμορφου σώματος καὶ ὅμορφης κίνησης, κι' ἄν ὁ Μποττιτσέλλη ἀφήνεται ὁλότελα μὲ τὸ μορφικὸ ἰδανικὸ του στὴ λιγνὴ ἀνάταση τοῦ ἀνθρωπίνου σώματος, καὶ στὸν Κρέντη ὅμως αἰσθάνεται κανεἰς πώς ἡ ἰδιαίτερη περίπτωση τῆς πραγματικότητας δὲν τοῦ ἦταν ἐμπόδιο νὰ ἐκφράση τὴ δικὴ του φύση στὸ βάδισμα καὶ στὶς ἀναλογίες.

Έξαιρετικά πλούσια άπολαβή δίνει στὸν ψυχολόγο τῆς μορφῆς ή σχηματοποιημένη πτύχωση τῆς ἐποχῆς αὐτῆς. Μὲ λίγα σχετικά στοιχεῖα βγῆκε μιὰ τεράστια ποικιλία φοβερὰ διὰφορης άτομικῆς ἔχφρασης. Έκατοστή ζωγράφοι ἔχουν παραστήσει τὴν Παναγία καθιστή μὲ τὶς δίπλες ποὺ μαζεύονται ἀνάμεσα στὰ γόνατα καὶ πίσω ἀπὸ τὸ σχῆμα ποὺ κάθε φορὰ παραστάθηκε σὐτὸ κρύβεται ἕνας ὁλόκληρος ἄνθρωπος. Μὰ ὅχι μονάχα στὶς μεγάλες

γραμμές τής τέχνης τής Ίταλικής 'Αναγέννησης, άλλά και στό γραφικό ουθμό των 'Ολλανδικών ζωγραφιών του έργαστηρίου (πού ἔγιναν δηλ. μέσα στό έργαστήρι) του 17ου αίωνα ή πτύχωση ἔχει την ἴδια ψυχολογική σημασία.

Είναι γνωστόν ὅτι ὁ Τέρμπορχ ἔχει ζωγραφίσει πολύ καλὰ καὶ μὲ ξεχωριστή εὐχαρίστηση τὸ ἀτλάζι. Λένε πὼς τὸ ἐξσιρετικὸ αὐτὸ ὕφασμα δὲν μπορεῖ ἀλλοιῶς νὰ δείχνη παρὰ ὅπως ἐδῶ φαίνεται καὶ ὅμως ἡ ἑξαιρετικότητα τοῦ ζωγράφου είναι ποὺ μᾶς μιλεῖ στή μορφή ποὺ τοὕδωσε, ἐνῷ ὁ Μετσοὺ ὅλως διόλου ἀλλοιώτικα είδε το φαινόμενο αὐτῆς τῆς δισμόρφωσης τῶν πτυχῶν καὶ αἰσθάνθηκε τὸ ὕφασμα πιὸ πολὺ σὰν βσρὸ, ποὺ πέφτει βαριὰ καὶ πτυχώνεται βαριὰ ἡ κόχη τῆς πτυχῆς ἔχει λιγώτερη λεπτότητα, λείπει ἀπὸ τὴν καθεμιὰ καμπύλη της ἡ κομψότητα κι' ἀπὸ τὴ συνέχειὰ τους ἡ εὐχάριστη νωχέλεια, τὸ μπρίο, ἔχει φύγει. Είναι πάντα βέβαια ἀτλάζι κι' ἀπὸ καλλιτέχνη ζωγραφισμένο, ἀλλὰ κοντὰ στὸν Τέρμπορχ τὸ ὕφασμα τοῦ Μετσοὺ κάνει ἀδύνατη ἐντύπωση.

Και δὲν εἶναι βέβαια στὴν ζωγραφιὰ αὐτὴ ἡ τύχη μιᾶς κακῆς ἰδιοτροπίας: Τὸ θέαμα ἐπαναλαμβάνεται καὶ εἶναι τόσο πολύ τυπικὸ ποὺ τὶς ἴδιες ἔννοιες μπορεῖ κανεἰς νὰ ἐφαρμόσῃ καὶ στὴν κατάταξη προσώπων. Τὸ γυμνὸ μπράτσο τῆς γυναίκας ἐκκίνης ποὺ κάνει μουσικὴ στὸν Τέρμπορχ—μὲ πόσο λεπτὸ αἴσθημα εἶναι ἀποδομένο στὴν κλείδωση καὶ στὴν κίνηση, καὶ πόσο πιὸ πολὺ βαρειὰ εἶναι ἡ μορφὴ του σιὸν Μετσοὺ, ὅχι γιατὶ δῆθεν εἶναι σχεδιασμένη χειρότερα, ἀλλὰ γιατὶ εἶναι ἀλλοιῶς φκειασμένη. Ἐκεῖ τὸ σύμπλεγμα τῶν προσώπων εἶναι ἐλαφρὸ κι' αὐτὰ ἔχουν πολὺ ἀέρα γύρω τους, ἐνῷ ὁ Μετσοὺ παρουσιάζει στριμωγμένους ὄγκους. Δύσκολα θἄβρισκε κανεὶς στὸν Τέρμπορχ ἕνα στοίβαγμα ὅπως τὸ σουρωμένο παχὺ τραπεζομάντηλο μὲ τὸ καλαμάρι ἀπάνω.

Καὶ ἔτσι μπορεί κανείς νὰ προχωρήση παραπέρα.

Τὸ ἴδιο μένει τὸ πρόβλημα στὰ δένδρα τῶν τοπειογράφων ἀπὸ ἔνα κλάδο, ἀπὸ ἔνα κομμάτι ἐνὸς κλάδου μπορεῖ νὰ πεῖ κανεἰς ἄν τὄφκεισσε ὁ Χόμπεμα ἢ ὁ Ρούϊσνταλ ὅχι ἀπὸ τὰ χωριστὰ ἑξωτερικὰ γνωρίσματα τῆς τεχνοτροπίας, ἀλλὰ γιατὶ καὶ στὸ ποιὸ μικρὸ κομμάτι βλέπει κανεἰς τὸ πῶς αἰοθάνονται οὐσιαστικὰ τὴ μορφή. Τὰ δένδρα τοῦ Χόμπεμα, κι' ὅπου ἀκόμη ζωγραφίζει τὸ ἴδιο εἶδος ὅπως ὁ Ρούϊσνταλ, φαίνονται πάντα ἐλαφρότερα, εἶναι πιὸ χαλαρὰ στὸ περίγραμμα καὶ στέκουν πιὸ φωτεινὰ στὸ χῶρο. 'Ο σοβαρώτερος τρόπος τοῦ Ρούϊνσταλ φορτώνει τὴν πορεία τῆς γραμμῆς μὲ κάποιο ἰδιαίτερο βάρος, τοῦ ἀρέσει τὸ ἀργὸ ἀνέβασμα καὶ κατέβασμα τῆς σιλουέττας, συγκρατεῖ συμπαγέστερα τὰ φυλλώματα, καὶ εἶναι πολύ χαρακτηριστικὸ πῶς στὶς εἰκόνες του δὲν ἀφήνει ἐλεύθερες τἰς

μορφές, άλλὰ τὶς ἄνακατώνει τἡ μιὰ μέσα στὴν ἄλλη. Σπάνια ὑψώνει ἐλεύθερα στὸν οὐρανὸ τὴ σιλουέττα ἐνὸς κορμιοῦ. Οἱ ὁρίζοντές του διασταυρώνονται πολὺ βαρειὰ καὶ τὰ δένδρα ἐγγίζουν ἀόριστα τὸ περίγραμμα των βουνών. ᾿Αντίθετα ὁ Χόμπεμα ἀγαπῷ τὴ γραμμὴ ποὺ πηδῷ μὲ χάρη, τοὺς φωτεινοὺς ὄγκους, τὸ ἔδαφος τὸ χωρισμένο σὲ ὡρισμένα κομμάτια, χαριτωμένα μέρη καὶ ἀπόψεις: κάθε κομμάτι εἶναι μιὰ μικρὴ ζωγροφιὰ μέσα στὴ ζωγραφιά.

("Ετσι προχωρώντας, λέει ὁ Wölfilin, σὲ λεπτότερη ἀνάλυση μποροθμε τὰ βροθμε ἀτομικοὺς καλλιτεχνικούς τύπους ὅχι μονάχα γιὰ τὸ σχέδιο, ἀλλὰ καὶ γιὰ τὸ χρώμα καὶ γιὰ τὸ φώς. Μὰ καὶ τὰ ἄτομα ἀποτελοῦν μεγαλύτερες ὁμάδες, ἔτσι οἱ Φλωρεντινοὶ διαφέρουν ἀπὸ τοὺς Βενετσιάνους κ' οἱ 'Ολλανδοὶ ἀπὸ τοὺς Φλαμανδούς.)

Υπάρχει, δηλαδή, κοντά στόν προσωπικό ρυθμό, δ ρυθμός τῆς σχολής, τής χώρας, τής φυλής. Νά και ή άντιθεση τής όλλανδικής καί φλαμανδικής τέχνης. Τά ίσια και διιαλά λιβάδια κοντά στήν 'Αμβέρσα δείχνουν την ίδια είκόνα με το όλλανδικά βοσκοτόπια πού οί ντόπιοι ζωγράφοι τούς έδωσαν την έκφραση της πιό ήσυχης ἄπλας. Μά δταν ὁ Ροθμπενς καταπιάνεται αὐτὰ τὰ θέματα, τὰ πράγματα φαίνονται όλως διόλου άλλοιώτικα: ή γή ρίχνεται μέ φουσκωμένα κύματα, οί κορμοί των δέντρων στριφογυρίζουν πρός τὰ πάνω παθητικά κοί οἱ φυλλωσιές ποὺ τοὺς στεφανώνουν γίνονται τόσο σφιχτές μᾶζες πού δ Ρούϊνσταλ κι' δ Χόμπεμα τώρα φαί. νονται κοντά του εί πιὸ λεπτοί σιλουεττογρόφοι. Όλλανδική λεπιότητα δίπλα στόν φλαμανδικόν σύκο. Μπροστά στήν ένεργητική κίνηση του σχέδιου του Ρουμπενς κάθε όλλανδική μορφή φαίνεται ήρεμη άδιάφορο άν πρόκειται για την άνηφορια ένος λόφου ή για τὸν τρόπο που κυρτώνεται ἕνα φύλλο λουλουδιού. Κανένας όλλανδικός κορμός δένδρου δέν έχει τὸ πάθος τής φλαμανδικής κίνησης κι' οὐτὰ τὰ μεγάλα δρυὰ τοῦ Ρούϊνσταλ φαίνονται λεπτοκαμωμένα κοντά στά δένδρα του Ρουμπενς. Ο Ρουμπενς άνεβάζει ψηλά τὸν ὁρίζοντα καὶ κάνει βαρειά τὴν εἰκόνα φορτώνοντάς τη μὲ πολύ ύλικό, ένω στούς Όλλανδούς ή σχέση ούρανοῦ καὶ γής είναι δλότελα διαφορετική: δ δρίζοντας είναι χαμηλά καί συμβαίνει καμμιά φορά τὰ τέσσερα πέμπτα τῆς εἰκόνας νὰ εἶναι οὐρανός.

(Τις παρατηρήσεις αὐτές, λέει παρακάτω ὁ Wölfflin, μπορεῖ κανείς νὰ τὶς γενικέψη σ' δλα τὰ καλλιτεχνικὰ φαινόμενα ἔτσι ποὺ κι' αὐτὰ τὰ ἀρχιτεκτονικὰ κομμάτια ἔχουν τὸν ἴδιο ἐκεῖνο ἐλαφρὸ καὶ ἤρεμο χαρακτῆρα ποὺ δείχνουν καὶ τὰ δέντρα καὶ τὰ τοπεῖα στὴν 'Ολανδικὴ τέχνη. "Αμα πᾶιε ὅμως στὸ Ρέμπραντ καὶ μάλιστα στὸ πῶς αὐτὸς αἰσθάνεται τὸ φῶς ποὺ «φεύγοντας κάθε στερεἡ μορφὴ τρέχει μυστικὰ σὲ ἀπεριορίστους χώρους», δὲ μποροῦμε νὰ ποῦμε ὅτι αὐτὸ εἶναι χαρακτηριστικὸ τῆς δλανδικῆς καὶ γερμα-

νικής τέχνης. "Οπως κι' ὁ Ροθμπενς μὲ τὰ τοπεῖα του δὲ μπορεῖ νὰ θεωρηθή πὼς ἔχειτὸ μόνιμο λαϊκὸ χαρακτήρα ποὺ ἔχει ἡ σύγχρονη ὁλανδικὴ τέχνη. 'Ο ἐθνικὸς χαρακτήρας διασταυρώνεται μὲ τὸ χαρακτήρα τής ἐποχής. Καὶ σ' αὐτὸν πιὸ πολὺ φαίνεται ἡ σφραγίδα τής ἐποχής].

Τό στύλ τοῦ Ροῦμπενς τὸ ὁρίζει ἕνα ξεχωριστὸ ἡεῦμα πολιτισμοῦ, τὸ αἴσθημα τοῦ ἡωμαϊκοῦ μπαρὸκ κι' ἔτσι ἀπ' αὐτὸν πιὸ πολύ παρὰ ἀπὸ τοὺς «ἔξω χρόνου» ὁλλανδοὺς βρίσκουμε ἀφορμή νὰ πάρουμε μιὰ ἰδέα τὶ εἶναι αὐτὸ ποὺ πρέπει νὰ λέμε στὺλ τῆς ἐποχῆς.

Στήν Ίταλία καλύτερα ἀπὸ κάθε ἄλλο μέρος παίρνουμε αὐτή τὴν ίδέα γιατὶ ἐκεῖ ἡ ἑξέλιξη ἔγινε ἀνεξάρτητα ἀπὸ ἔξω καὶ ἡ μονιμότητα τοῦ ἰταλικοῦ χαρακτήρα ἄναγνωρίζεται πολὺ εὕκολα οὲ κάθε ἀλλαγή. Ἡ μεταβολή τοῦ στὸλ ἀπὸ τὴν ἀναγέννησι στὸ Μπαρὸκ εἶναι ἕνα τέλειο διδακτικὸ παράδειγμα πως ἕνα καινούργιο πνεῦμα ἐποχής βγάζει ἀναγκαστικὰ καινούργια μορφή.

'Εδω έρχόμαστε σὲ πολυπατημένους δρόμους. Τίποτε δὲν τεριάζει πιὸ πολύ στὴν 'Ιστορία τῆς Τέχνης ἀπὸ τὸ νὰ βάζη παράλληλα ἐποχὲς στὺλ καὶ ἐποχὲς πολιτισμοῦ. Οἱ κολώνες καὶ τὰ τόξα τῆς ἀκμῆς τῆς 'Αναγέννησης μιλοῦν τόσο καθαρὰ γιὰ τὸ πνεῦμα τῆς ἐποχῆς ὅσο κι' οἱ ἄνθρωποι τοῦ Ραφαήλ καὶ μιὰ ἀρχιτεκτονική μπαρόκ μᾶς δίνει ἰδέα γιὰ τὴν ἀλλαγή τοῦ ἱδανικοῦ ὅχι ὀλιγώτερο φανερὰ ἀπ' ὅσο ἄν παραβάλλει κανεὶς τὴ φαρδειὰ—πλατειὰ χειρονομία τοῦ Γκουίντο Ρένη μὲ τὴν εὐγενικιὰ μετρημένη στάση καὶ τὸ μεγαλεῖο τῆς Παναγίας Σιξτίνας.

"Ας μᾶς ἐπιτραπῆ αὐτὴ τὴ φορὰ νὰ σταματήσουμε στὴν ἀρχιτεκτονική. Ἡ κεντρικὴ ἔννοια τῆς ἱταλικῆς ᾿Αναγέννησης εἶναι ἡ ἔννοια τῆς τέλειας ἀναλογίας. Ἡ ἐποχὴ αὐτὴ προσπάθησε τόσο στὰ πρόσωπα ὅσο καὶ στὸ κτίριο νὰ ἐπιτύχει τὴν εἰκόνα τῆς ἤρεμης μέσα της τελειότητας. Ἡ κάθε μορφὴ διαμορφωμένη σὲ τελειωμένη ὑπαρξη, ἐλεύθερη στὴ διάρθρω ση, τὰ μέρη ὁλότελα ἀνεξάρτητα. Ἡ κολώνα, ἕνα κομμάτι τοίχου, ὁ ὄγκος ἐνὸς χωριστοῦ μέρους τοῦ χώρου ἢ τοῦ συνολικοῦ χώρου, οἱ μάζες τῆς οἰκοδομικῆς γενικὰ—ὅλα εἶναι καθαροὶ χρωματισμοὶ ποὺ παρουσιάζουν στὸν ἀνθρωπο μέσα της αὐτάρκη ὕπαρξη, ποὺ βγαίνει ἔξω ἀπὸ τὸ ἀνθρώπινο μέτρο μὰ εἶναι πάντα προσιτὴ στὴ φαντασία. Τὸ μάτι αἰσθάνετσι μὲ ἄπειρη εὐχαρίστηση τὴν τέχνη αὐτὴ σἄν εἰκόνα μιᾶς ἀνώτερης ἑλεύθερης ὕπαρξης ποὺ τοὕλαχε νὰ τὴν ἀπολάψη.

Τὸ Μπαρόκ μεταχειρίζεται τὸ ἴδιο μορφικό σύστημα, μὰ δὲ μᾶς δίνει πιὰ τὸ τέλειο, ἀλλὰ τὸ κινούμενο καὶ τὸ γινούμενο, ὅχι τὸ περιορισμένο κοὶ χειροπιαστό, ἀλλὰ τὸ ἀπεριόριστο καὶ κολοσσικό. Τὸ ἱδανικὸ τῆς καλῆς ἀναλογίας χάνεται, τὸ ἐνδιαφὲρον δὲν πάει στό «εἶναι», ἀλλὰ στὸ «γίνεσθαι». Οἱ μάζες μπαίνουν σὲ κίνηση,

είναι βαρειές, δὲν ἔχουν ξάστερες κλειδώσεις. Ἡ ἀρχιτεκτονική δὲν είναι πιὰ τέχνη ἄρθρωσης, ὅπως ἦταν κυρίως στὴν ᾿Αναγέννηση, καὶ στὸν τόπο τῆς διάρθρωσης τοῦ κτιρίου ποὺ σκόπευε νὰ μᾶς δώση τὴν ἐντύπωση τῆς πιὸ μεγάλης ἐλευθερίας ἔχουμε τόρα ἕνα κουβάριασμα τῶν μερῶν χωρὶς δική τους σὐτοτέλεια.

Ή ἀνάλυση αὐτὴ δὲν εἶναι βέβσια ἑξαντλητική μὰ φτάνει γιὰ νὰ δείξη πῶς τὰ σιὐλ εἶναι ἔκφραση τῆς ἐποχῆς. Εἶναι καθαρὰ ἔνα καινούργιο ἰδανικό ζωῆς ποὺ βγαίνει ἀπὸ τήν τέχνη τοῦ ἰταλικοῦ Μπαρὸκ κι' ἐκτὸς ἀπὸ τὴν ἀρχιτεκτονικὴ ποὺ εἶναι ἡ πιὸ ζωντανότερη ἐνσάρκωση τοῦ ἰδανικοῦ αὐτοῦ, τὸ ἴδιο λὲν μὲ τή γλῶσσα τους κ' οἱ σύγχρονοι ζωγρόφοι καὶ γλύπτες. Κι' ὅποιος θέλει νὰ με ταφέρη οὲ ἔννοιες τὶς ψυχικὲς βάσεις τῆς ἀλλαγῆς τοῦ στύλ, ἴσως ἐδῶ γρηγορώτερα θὰ μάθη τήν ἀποφασιστική λέξη παρὰ στοὺς ἀρχιτέκτονες. Ἡ σχέση τοῦ ἀτόμου μὲ τὸν κόσμο ἄλλαξε, ἕνας καινούριος κόσμος σἰσθημάτων ἄνοιξε, ἡ ψυχή πάει νὰ διαλυθεῖ μὲ στὰ ὕψη τοῦ ὑπερμεγάλου καὶ τοῦ ἀπείρου. «Πάθος καὶ κίνηση μὲ κάθεθυσία»—ἔτσι χαρακτηρίζει σὐτὴ τήν τέχνη μὲ τήν πιὸ σύντομη διατύπωση ὁ Τσιτσερόνε.\*

Μὲ τὰ τρία αὐτὰ παραδείγματα τοῦ ἀτομικοῦ, τοῦ ἑθνικοῦ καὶ τοῦ στὺλ τῆς ἐποχῆς ἑξηγήσαμε τοὺς σκοποὺς τῆς ἱστορίας τῆς τέχνης ποὺ θεωρεῖ τὸ στὺλ πρῶτον καὶ κύριον σἄν ἔκφραση, ἔκφραση τοῦ πνεύματος μιῆς ἑποχῆς ἑνὸς λαοῦ καὶ σἄν ἔκφραση μιᾶς προσωπικῆς ἱδιοσυγκρασίας. Εἶναι φαναιρὸ ὅτι μ' αὐτὸ δὲ θίγεται διόλου ἡ καλλιτεχνική ποιότητα τῆς παραγωγῆς: ἡ ἱδιοσυγκρασία δὲν κάνει ἕνα ἔργο τέχνης, εἶναι μονάχα ἐκεῖνο ποὺ μποροῦμε νὰ ποθμε τὸ ὑλικὸ μέρος τοῦ στὺλ στήν πειὸ πλατειὰ ἔννοια ποὺ πέρνει μέσα της καὶ τὸ ἱδιαίτερο ἱδανικὸ τοῦ καλοῦ (καὶ τοῦ ἀτόμου καὶ τοῦ συνόλου). Οἱ τεχνοϊστορικὲς ἐργασίες αὐτοῦ τοῦ εἴδους εἶναι ἀκόμη πολὺ μακρυὰ ἀπὸ τὸ νὰ τὶς πῆς τέλειες καὶ δὲ μποροῦσαν νὰ εῖναι τέλειες, ἀλλὰ τὸ ἔργο εἶναι ἑλκυστικὸ κ' εὐχάριστο.

Βέβαια οἱ καλλιτέχνες δὲν ἐνδιαφέρονται εὔκολα γιὰ ἱστορικὰ ζητήματα στύλ. Κοιτάζουν τὸ ἔργο ἀποκλειστικὰ ἀπὸ τή μεριὰ τῆς ποιότητος: εἶναι καλό; εἶναι τέλεια ἀπαρτισμένο μέσα του; 'Η φύση παριστάνεται μὲ δύναμη καὶ σαφήνεια; Κάθε ἄλλο εῖναι πολὺ—λίγο ἀδιάφορο. 'Ο Hans von Marées λέει γιὰ τὸν ἑαυτό του πὼς ὅλο καὶ μαθαίνει ἔξω ἀπὸ σχολὲς καὶ πρόσωπα, γιὰ νὰ μπορέση νὰ λύση τὸ καλλιτεχνικὸ πρόβλημα ποὺ κατὰ βάθος εἶναι τὸ ἴδιο τόσο γιὰ τὸ Μιχαηλάγγελλο ὅσο καὶ γιὰ τὸ Βαρθολομαῖο van der Helst. Οἱ ἰστορικοὶ τῆς τέχνης ποὺ ξεκινοῦν ἀνάποδα ἀπὸ τήν ποικι-

<sup>\*</sup> ΣΗΜ. μετ. Cicerone είνε τὸ περίφημο βιβλίο τοῦ Jakob Burckhardt, τοῦ δασκάλου τοῦ Wölfflin, ποὺ είναι ὁδηγὸς τῆς τέχνης γιὰ τὴν 'Ιταλία.

λία των φαινομένων θά κοροϊδεύονται πάνια άπό τούς καλλιτέχνες, γιατί τὸ πάρεργο τὸ κάνουν κύριο, γιατί μὲ τὸ νὰ θέλουν νὰ πέρνουν τήν τέχνη ὡς ἔκφραση, κοιτάζουν ἴσα—ἴσα ἄχι τήν καλλιτεχνική μεριὰ στὸν ἄνθρωπο. Μπορεῖς νὰ ἀναλύσης τήν ἰδιοσυγκρασία ἑνὸς καλλιτέχνη κι' ὅμως δὲν ἑξηγεῖς μ' αὐτὸ πῶς πραγματοποιεῖται ἕνα ἔργο τέχνης, καὶ μὲ τὸ ν' ἀποδείξης ὅλες τὶς διαφορὲς τοῦ Ραφαήλ καὶ τοῦ Ρέμπραντ ξεφεύγεις μονάχα τὸ κύριο πρόβλημα, γιατί δὲν πρόκειται νὰ δείξης σὲ τὶ διαφέρουν αὐτοὶ οἱ δυό, ἀλλὰ πῶς κ' οἱ δυὸ μὲ διαφορετικὸ τρόπο ἕκαμαν τὸ ἴδιο, δηλαδή μεγάλη τέχνη.

Δὲν εἶναι καθόλου ἀνάγκη ἑδῶ νὰ πάρουμε τὸ μέρος τῶν ἰστορικῶν τῆς τέχνης καὶ νὰ ὑπερασπίσουμε τή δουλειά τους μπροστὰ σ' ἕνα κοινὸ ποὺ ἀμφιβάλλει. "Οσο φυσικὸ εἶναι γιὰ τὸν καλλιτέχνη νὰ δίνη τήν προτίμησή του στοὺς γενικοὺς νόμους, τόσο λιγότερο μᾶς ἐπιτρέπεται νὰ κατακρίνουμε τὸν ἱστορικὸ γιὰ τὸ ἐνδιαφέρο του νὰ προσέχη τἰς διαφορὲς τῶν μορφῶν ποὺ παρουσιάζονται στὴν τέχνη καὶ εἶναι πάντα πολὺ σπουδαῖο νὰ ἀνακαλύψουμε τοὺς ὅρους ποὺ ὡς ὑλικὸ—εἴτε τ' ὀνομάση κανεἰς ἰδιοσυγκρασία, εἴτε πνεῦμα τῆς ἐποχῆς, εἴτε φυλετικὸ χαρακτῆρα—σχηματίζουν τὸ στὺλ τῶν ἀτόμων, τῶν ἐποχῶν, τῶν λαῶν.

Μόνο ποὺ τὰ πράγματα δὲν ἑξαντλοῦνται διόλου μὲ τήν ἀνά λυση αὐτή γιὰ τήν ποιότητα καὶ τήν ἔκφραση. Μπαίνει κοὶ κάτι ἄλλο στὸ λογαριασμὸ—καὶ μ' αὐτὸ ἑρχόμαστε στὸ κύριο σημεῖο αὐτῆς τῆς ἔρευνας: ὁ τρόπος τῆς παράσιασης ὁ ἔδιος. Κάθε καλλιτέχνης βρίσκη ἀπὸ ἄλλους ὡρισμένες «ὀπτικὲς» δυνατότητες καὶ καὶ σ' αὐτὲς εἶναι δεμένος. Δὲν εἶναι ὅλα δυνατὰ σ' ὅλες τῆς ἑποχές. Τὸ βλέπειν καθ' ἑαυτὸ ἔχει τὴν ἱστορία του κ' ἡ ἀποκάλυψη τῶν «ὀπτικῶν αὐτῶν στρωμάτων» πρέπει νὰ θεωρηθῆ ὡς ἡ πρώτη—πρώτη δουλειὰ τῆς 'Ιστορίας καὶ Τέχνης.

"Ας προσπαθήσουμε να έξηγηθούμε μὲ παραδείγματα. — Δὲν ὑπάρχουν δυὸ καλλιτέχνες πού, μολοποὺ εἶναι σύγχρονοι, νὰ διαφέρουν περισσότερο ἀναμεταξύ τους στήν ἰδιοσυγκρασία ἀπὸ τὸν ἰταλὸ καλλιτέχνη τοῦ Μπαρὸκ Μπερνίνι καὶ τὸν ὁλλανδὸ ζωγράφο Τέρμπορχ. Κι' ὅπως οἱ ἄνθρωποι, ἔτσι δὲ μποροῦν νὰ συγκριθοῦν καὶ τὰ ἔργα τους. Μπρὸς στὰ ὁρμητικὰ πρόσωπα τοῦ Μπερνίνι κανένας δὲ θὰ θυμηθῆ τὶς ἥμερες λεπτὲς εἰκονοῦλες τοῦ Τέρμπορχ. Καὶ διμως ὅποιος τυχὸν βάλει δίπλα σχέδια των δυὸ δασκάλων καὶ συγκρίνει πως γενικὰ εἶναι φκειαμένα, πρέπει νὰ ὁμολογήση πως ἐκεῖ ὑπάρχει τέλεια συγγένεια. Καὶ τὰ δυὸ ἔχουν τὸν τρόπο ἐκεῖνο τοῦ βλέπειν μὲ κηλῖδες ἀντὶ μὲ γραμμές, κάτι ποὺ τὸ λέμε γραφικὸ (malerisch) καὶ ποὸ εἶναι διακριτικὸ γνώρισμα τοῦ 17ου αἰώνα ἀπὸ τὸν 16ο. Βρίσκουμε λοιπὸν ἑδῶ ἕναν τρόπο τοῦ βλέπειν πού μποροῦν

νὰ τὸν ἔχουν κ' οἱ πιὸ διαφορετικοὶ καλλιτέχνες, γιατὶ εἶνε φανερὸ ὅτι ὁ τρόπος αὐτὸς δὲν ὑποχρεώνει σὲ μιὰώρισμένη ἔκφραση. "Ενας καλλιτέχνης βέβαιασὰν τὸ Μπερνίνι χρειάστηκε τὸ γραφικὸ στὺλ γιὰ νὰ πεῖ οὐτὸ ποὺ εἶχε νὰ πεῖ κ' εἶναι ἄτοπο νὰ ρωτᾶμε πῶς θὰ εἶχε ἑκφρασθεῖ στὸ γραμμικὸ στὺλ τοῦ 16ου αἰώνα. Μὰ ἑδῶ ἔχουμε φανερὰ δυὸ οὐσιαστικὰ διάφορες ἔννοιες, ὅπως ὅταν μιλᾶμε γιὰ τή φόρα ποὺ πέρνουν οἱ μᾶζες στὸ Μπαρὸκ ἀντίθετα μὲ τήν ἡσυχία καὶ τή συγκρατημένη σιάση τῆς ἀκμῆς τῆς 'Αναγέννησης. Μεγαλύτερη ἢ μικρότερη κίνηση εἶναι ἐκφραστικοὶ παράγοντες ποῦ μποροῦν νὰ μετρηθοῦν μὲ ἐνιαῖο μέτρο: γραφικότητα ὅμως καὶ γραμμικότητα εἶναι σὰν δυὸ διαφορετικὲς γλῶσσες ποὺ γι' αὐτὲς μπορεῖ νὰ πῆ κανεὶς ὅτι ὰν καὶ ἡ καθεμιὰ μπορεῖ νᾶχῃ τή δύναμή της σὲ μιὰ ὡρισμένη διεύθυνση ὡς τόσο ἔχουν γεννηθεῖ ἀπὸ ἕναν ἱδισίτερο προσανατολισμὸ στὸ νὰ μποροῦν νὰ εἶναι δρατές.

Ένα άλλο παράδειγμα. Μπορούμε ν' άναλύσουμε τή γραμμή του Ραφαήλ άπο τήν ἄποψι τῆς Εκφράσης και να περιγράψουμε το ύψηλό εύγενικό της περπάτημα άντίκρυ στή μικρόλογη πολυπραγμοσύνη τοθ περιγράμματος της τέχνης τοθ 15ου σίωνος. Στόν τρόπο πού πάει ή γραμμή της Αφροδίτης του Τζιωρτζιόνε μποροθμε νά νοιώσουμε τή γειτονιά της Παναγίας Σιξτίνας (του Ραφαήλ) καί περνώντας στήν πλαστική νά δείξουμε τήν καινούργια μακρόσυρτη γραμμή του Σανσοβίνο π. χ. στό νεαρό Βάκχο με τήν ύψωμένη κύλικα κανένας δέν θ' άντείπη άν στή μεγάλη αὐτή άπόδοση τής μορφής αίσθανθοθμε τήν πνοή τοθ καινούργιου αίσθήματος του 16ου αίωνος. Δέν κάνει κανείς καθόλου έξωτερική ξώπετση Ιστορία μὲ τὸ νὰ συνδένει μ' αὐτό τὸν τρόπο μορφή καὶ πνεθμα. Μόνο πού τό φαινόμενο αὐτό ἔχει κι' ἄλλη πλευρά. "Οποιος έξηγεῖ τή μεγάλη γραμμή δέν έξήγησε άκόμη τήν καθεαυτού γραμμή. Δέν είναι διόλου αὐτονόητο ὅτι ὁ Ραφαήλ κι' ὁ Τζιωρτζιόνε κι' ὁ Σανσοβίνο ζητούσαν στή γραμμή την έκφραση και όμορφιά της μορφής. 'Εδώ ἔχουμε διεθνική ἀλληλουχία. 'Η ἴδια ἐποχή καὶ γιὰ τοὺς βόρειους είναι ή έποχή τής γραμμής, και δυό καλλιτέχνες πού ώς προσωπικότητες έχουν μικρή συγγένεια, δ Μιχαηλάγγελος κι' δ Χάνς Χολμπάϊν ὁ νεώτερος, μοιάζουν σὲ τοῦτο, ὅτι ἀντιπροσωπεύουν τὸν τύπο τοί) ὁλότελα αὐστηροῦ γραμμικοῦ σχεδίου. Μὲ άλλες λέξεις μποροθμε ν' άποκαλύψουμε στήν Ιστορία του στύλ ένα κατώτερο στρώμα άπὸ ἕννοιες ποὺ ἀναφέρονται στήν παράσταση ώς παράσταση, και μπορούμε να δώσουμε μια ίστορία της έξέλιξης του βλέπειν της δυτικής εύρωπαϊκής τέχνης, για τήν όποία δέν έχει καμμιά μεγάλη σημασία ή διαφορά τοῦ άτομικοῦ καὶ ἐθνικοῦ χαρακτήρα. Δὲν εἶναι βέβαια πολύ εὔκολο νὰ βγάλουμε τήν ἐσωτερική αὐτή ὀπτική ἐξέλιξη, ὄχι γιατί οἱ παραστακικές δυνατότητες μιᾶς

έποχης δὲν παρουσιάζονται ποτὲ σὲ ἀφηρημένη καθαρότητα, ἀλλά γιατὶ, ὅπως εἶναι φυσικό, συνδέονται πάντα μὲ κάποιο ἐκφραστικὸ περιεχόμενο, κι' ὁ θεατής κλίνει τὶς πιὸ πολλὲς φορὲς νὰ ζητήση τήν ἐξήγηση τοῦ ὅλου φαινομένου στήν ἔκφραση.

"Αν ὁ Ραφαήλ παριστάνει τὶς εἰκονικὲς ἀρχιτεκτονινές του καὶ μὲ αὐστηρή κανονικότητα πετυχαίνει σὲ ἄφταστο βαθμὸ τήν ἐντύπωση τῆς ἐγκράτειας καὶ ἀξιοπρέπειας, μπορεῖ κανεἰς καὶ αὐτοῦ νὰ βρῆ τήν ἀφορμή καὶ τὸ σκοπὸ στὶς ἱδιαίτερες προσθέσεις του. Καὶ δίμως δὲν πρέπει νὰ ποῦμε ὅτι ἡ «τεχνική» τοῦ Ραφαήλ εἶχε σκοπὸ μιὰ κάποια ψυχική διάθεση. "Εχουμε μπροστά μας πιὸ πολὸ μιὰ παραστατική μορφή τῆς ἐποχῆς του, τήν ὁποία διαμόρφωσε μονάχα μὲ ἱδιαίτερο τρόπο καὶ τή χρησιμοποίησι γιὰ τοὺς σκοπούς του. Κι' ἀργότερα δὲν ἔλειψαν ὅμοιες πανηγυρικὲς φιλοδοξίες χωρὶς νὰ μποροῦν νὰ ξαναγυρίσουν στὰ σχηματά του. 'Ο γαλλικὸς κλασικισμὸς τοῦ 17 αἰώνα στηρίζεται σὲ διαφορετική «ὁπτική» βάση καὶ γι' αὐτὸ παρὰ τήν ὅμοια πρόθεση ἔφθασε ἀναγκαστικὰ σὲ ἄλλα ἀποτελέσματα. "Όποιος τὰ σχετίζει ὅλα μὲ τήν ἔκφραση, κάνει τή λαθεμένη προϋπόθεση ὅτι κάθε ψυχική διάθεση μεταχειρίζετε πάντα τὰ ῖδια ἑκφραστικὰ μέσα.

Κι' αν μιλήσουμε για τις προόδους στή μίμηση, για όσες καινούργιες παρατηρήσεις της φύσης έχει κάμει μια έποχή, και τοθτο είναι κάτι ύλικό πού συνδέεται μέ πρωταρχικές παραστατικές μορφές. Οἱ παρατηρήσεις τοῦ 17ου αἰώνα δὲν μπένουν ἀπλῶς μέσα στὸ ὑφάδι τῆς τέχνης τοῦ 16ου αἰώνα· ὅλα τὰ θεμέλια ἀλλάξανε. Είναι λάθος ή ίστορία τῆς τέχνης νὰ γράφεται τὸσο άδίστακτα μὲ τήν ξεπλυμένη εννοια τής μίμησης τής φύσης: σά νά γινότανε πιδ τέλεια ή τέχνη μὲ τήν τελειότερη μίμηση! Κάθε πιὸ μεγάλη «ἀφοσίωση στή φύση» δὲν έξηγεῖ τὸν τρόπο πῶς διακρίνεται ἕνα τοπεῖο τοῦ Ρούϊσνταλ ἀπὸ ἕνα τοῦ Πατενίρ καὶ τὸ «προοδευμένο δάμασμα τής πραγματικότητος» δὲ μᾶς δίνει ἀκόμα νὰ καταλάβουμε τήν άντίθεση ένὸς κεφαλιοῦ τοῦ Φράνς Χάλς καὶ ένὸς τοῦ Ντύρερ. "Οσο κι' ἄν είναι διαφορετικό τὸ ύλικὸ μιμητικό περιεχόμενο καθ' ἑαυτὸ, τὸ ἀποφασιστικό γνώρισμα είνε ὃτι ἡ ἀντίληψη ἐκεῖ καὶ ἐδῶ στηρίζεται σὲ διαφορετικό «ὀπτικό» σχήμα, άλλὰ ἕνα σχήμα ποὺ ἔχει βαθύτερες ρίζες ἀπὸ τὰ ἀπλᾶ μιμητικὰ προβλήματα της ἐξέλιξης: αὐτὸ ὁρίζει τόσο τήν έμφάνιση της ἀρχιτεκτονικης ὅσο καὶ της παραστατικής τέχνης καί μιὰ ρωμαϊκή πρόσοψη Μπορόκ ἒχει τὸν ἴδιον δπτικό παρονομαστή που έχει κι' ένα τοπείο του Βάν Γκόγεν.

#### ΟΙ ΓΕΝΙΚΩΤΆΤΕΣ ΠΑΡΑΣΤΑΤΙΚΈΣ ΜΟΡΦΕΣ

Ή μελέτη τούτη δὲν ἀναλύει τὴν ὁμορφιὰ τοῦ Λεονάρδου ἢ τοῦ Ντύρερ, ἀλλὰ τὸ οτοιχεῖο, μέσα στὸ ὁποῖο ἔγεινε σχῆμα σὐτὴ ἡ ὀμορφιά. Δὲν ἀναλύει τήν παράσταση τῆς φύσης κατὰ τή μιμη

τική της άξια και στό τι διαφέρει π. χ. ὁ νατουραλισμός τοῦ 16ου αίώνα ἀπὸ τὸ νατουραλισμὸ τοῦ 17ου, άλλὰ τὸ είδος τῆς ἀντίληψης ποὺ είνεἡ βάση στὶς παραστατικές Τέχνες κατὰ τοὺς διάφορους αίδυες. Θὰ προσπαθήσουμε νὰ ξεχωρίσουμε τὶς βασικές αὐτὲς μορφές στήν περιοχή τῆς νεώτερης τέχνης...

['Εδω παρατηρεῖ ὁ Wölfflin ὅτι δὲν ὑπάρχει καμμιὰ ποιοτική διαφορὰ ἀνάμεσα στήν τέχνη τοῦ 16ου καὶ τοῦ 17ου αἰώνα δηλοτήν κλασσική τέχνη καὶ στὸ Μπορόκ. Γιατὶ ὑπάρχει, λέει, καὶ μιὰ κλασσικότητα τοῦ Μπαρόκ. Ἡ λέξη κλασσική τέχνη δὲν εἶναι μέτρο ἀξίας, καὶ τὸ Μπαρὸκ ἤ ἡ νεώτερη τέχνη δὲν εἶναι οὔτε κατάπτωση, οὔιε ἐξύψωση τῆς κλασσικῆς, εἶναι μιὰ ἄλλη τέχνη, ποὺ ἔχει τήν ἴδια ἀξία μὲ τήν κλασικῆ. Εἶναι ζήτημα ἀτομικῆς συμπάθειας νὰ προτιμῷ κανεἰς τή μιὰ ἤ τήν ἄλλη].

"Αν δὲν κάνουμε λάθος, μποροθμε νά δρίσουμε τήν ἐξέλιξη τῶν μορφῶν μὲ προσωρινή διατύπωση στὶς ἀκόλουθες πέντε ζευγαρωτὲς ἐννοιες :

- 1. Ἡ ἐξέλιξη πάει ἀπό τή γραμμικότητα (plastisch) στή γραφικότητα (malerisch) δηλ. ή γραμμή διαμορφώνεται ἔτσι ποὺ αὐτή εἶναι ή τροχιὰ κι' ὁ ὁδηγὸς τοῦ ματιοῦ καὶ σιγὰ-σιγὰ πάλι ή γραμμή χάνει τήν ἀξία της. Γενικώτερα: ἀπὸ τή μιὰ μεριὰ ποίρνουμε τὰ σώματα σύμφωνα μὲ τὸν ἀπτικὸ τους χαρακτῆρα (στὸ περίγραμμα καί τὶς ἐπιφάνειες) κι' ἀπὸ τήν ἄλλη ἀφηνόμαστε στὸ ἀπλὸ ὁπικὸ φαινόμενο χωρὶς νὰ προσέχουμε στὸ «χεροπιαστὸ» σχέδιο. Ἐκεῖ δίνουμε σημασία στὰ σύνορα τῶν πραγμάτων, ἐδῶ φεύγει ἡ ἐμφάνιση στὸ ἀπεριόριστο. Τὸ πλαστικὸ καὶ περιγραμμικὸ βλέπειν ἀπομονώνει τὰ πράγματα΄ γιὰ τὸ μάτι, ποὺ βλέπει γραφικὰ, τὰ πράγματα συνδέονται. Στή μιὰ περίπτωση μᾶς ἐνδιαφέρει νὰ παίρνουμε κάθε ἕνα ἀντικείμενο σὰν στερεή, χεροπιαστή ἀξία, στήν ἄλλη ἀντιλαμβανόμαστε τὶς ὀπτικὲς δινατότητες στὸ σύνολὸ τους σὰν κυμαινόμενο θέαμα.
- 2. Ἡ ἐξέλιξη πόει ἀπὸ τὸ ἐπιφωνειακό στὸ βαθερὸ (Tiefenhaft). Ἡ κλασσική τέχνη βάζει τὰ μέρη ἐνὸς μορφικοῦ σύνολου σὲ ἐπιφανειακὰ στρώματα, ἡ Μπαρὸκ τὰ θέλει τὸ ἕνα πίσω ἀπὸ τ' ἄλλο. Ἡ ἐπιφάνεια εἶναι τὸ στοιχεῖο τῆς γραμμῆς, ἡ ἐπιφανειακή παράθεση εἶναι ἡ μορφή τῆς πιὸ μεγάλης ὁρατότητας. "Αμα χάση τἡν άξία του τὸ περίγραμμα, χάνεται κ' ἡ ἐπιφάνεια καὶ τὸ μάτι ἐνώνει τὰ πράγματα κυρίως μὲ τήν ἕννοια τοῦ μπρὸς καὶ πίσω. Δὲν εἶναι οὐτὸ ποιοτική διαφορά: ὁ νεωτερισμὸς αὐτὸς, τὸ παριστάνειν δηλ. τὸ βάθος τοῦ χώρου, δὲν σημαίνει καθόλου, μεγαλύτερη ἰκανότητα εἶναι μᾶλλον ἕνας ἄλλος τρόπος παράστασης ὅπως καὶ ὁ «ἐπίπεδος ρυθμὸς» (Flächenstil) ὅπως τὸν ἐννοοῦμε δὲν εἶναι ὁ ρυθμὸς τῆς πρωτόγονης τέχνης, ἀλλὰ παρου-

σιάζεται όταν πιὰ ή τέχνη ἔχει νοιώση τήν ἐντύπωση τοῦ χώρου καὶ ξαίρει καλά τὸ προοπτικό μίκρεμα.

- 3. Ἡ ξξέλιξη πάει ἀπὸ τήν κλειστή στήν ἀνοιχτή μορφή. Κάθε καλλιτέχνημα πρέπει νὰ εἶναι ἕνα κλειστὸ σύνολο κι' εἶναι μιά ἔλλειψη ὅταν βροθμε ὅτι δὲν ἔχει καθαρά σύνορα. ᾿Αλλὰ δίνουν τόσο διαφορετική ἑρμηνεία στὸ ἀξίωμα αὐτὸ ὁ 16ος καὶ ὁ 17ος αἰώνας ποὺ ἀντίκρυ στή διαλυμένη μορφή τοθ Μπαρόκ μπορεῖ κανεἰς νὰ χαρακτηρίση τήν κλασσική διάταξη ὡς τήν τέχνη τῆς κλειστῆς μορφῆς. Τὸ χαλάρωμα τῶν κανόνων, τὸ λασκάρισμα τῆς τεκτονικῆς αὐστηρότητας ἢ ὅπως θέλει κανεἰς νὰ χαρακτηρίση τὸ πρᾶγμα, δὲ σημαίνει μιὰν ἀπλῆ ἐπαύξηση τοθ θελγήτρου, ἀλλὰ εἶναι ἕνας καινούργιος παραστατικός τρόπος ποὺ γίνεται μὲ συνέπεια, καὶ γι' αὐτὸ πρέπει νὰ περιλάβουμε μέσα στἰς βασικὲς μορφὲς τῆς παράστασης καὶ τὸ θέμα τοθτο.
- 4. Ἡ ἐξέλιξη πόει ἀπὸ τὸ πολλαπλὸ στὸ ἑνιαῖο. Στὸ σύστημα μιᾶς κλασσικῆς διάταξης καθένα ἀπὸ τὰ μέρη, ὅσο στερεὰ κι' ἄν εἶναι δεμένα μέ τὸ σύνολο διατησεῖ ὅμως πάντα μιὰν αὐτοτέλεια τῆς πρωτόγονης τέχνης: τὸ κάθε μέρος ὁρίζεται ἀπὸ τό σύνολο, καὶ ὅμως ξὲν ἔπαψε νὰ εἶναι κάτι χωριστό. Αὐτό προϋποθέτει γιὰ τὸν θεατή μιὰν ἀρθρωτική ἐργασία, πρέπει νὰ προχωρῆ ἀπὸ μέλος σὲ μέλος. Αὐτὸ εἶναι μιὰ πολὺ δισφορετική ἐνέργεια ἀντίκρυ στήν ἀντίληψη τοῦ συνόλου, ὅπως τήν μεταχειρίζεται καὶ τήν ἀπαιτεῖ ὁ 17ος αἰωνας. Καὶ στοὺς δυό ῥυθ μοὺς πρόκειται γιὰ μιὰ ἐνόιητα (ἀντίθετα ἡ προκλασσική ἐποχή δὲν εἶχε ἐννοήσει στὸ ξεχριστὸ της νόημα τήν ἕννοια), ἀλλὰ στὸν ἔναν ἡ ἐνότητα πετυχαίνεται μὲ μιὰ ἀρμονία ἐλεύθερων μελῶν, στὸν ἄλλο μ' ἕνα συμμάζεμα τῶν μελῶν σ' ἕνα θέμα ἤ μὲ τήν ὑπόταξη τῶν ἄλλων στοιχείων κάτω ἀπὸ ἕναν ἀπόλυτον ἀρχηγό.
- 5. \*Απόλυτη και σχετική σαφήνεια τοῦ πραγματικοῦ. Εἶναι μιὰ ἀντίθεση ποὺ εἶναι πολὺ κοντὰ μὲ τήν ἀντίθεση τῆς γραμμικότητος καὶ γραφικότητος: παράσταση τῶν πραγμάτων, ὅπως εἶναι τα, χωριστὰ καὶ προσιτὰ στό πλαστικό αἴσθημα τῆς ἀφῆς, καὶ παράσταση τῶν πραγμάτων, ὅπως φαίνονται, συνολικὰ καὶ πιὸ πολὺ ἀπὸ τὶς ὅχι πλαστικές ἀλλὰ ζωγραφικὲς τους ἱδιότητες. 'Αλλὰ τὸ ἱδιαίτερο εἶναι ὅτι ἡ κλασσικὴ ἐποχὴ διεμόρφωσε ἕνα ἱδανικὸ τὲλει ας σαφήνειας, ποὺ ὁ Ιδος αἰῶνας μονάχα ἀόριστα εἶχε αἰσθανθεῖ καὶ ποὺ ὁ 17ος τὸ ἄφησε θεληματικά, ὅχι ποὺ ἡ τέχνη ἔγινε τάχα σκοτεινὴ,ποὺ εἶναι πάντα μιὰ ἀντιπαθητικὴ ἐντύπωση,ξάλλὰ ἡ σαφήνεια τοῦ θέματος δὲν εἶναι πιὰ αὐτοσκοπὸς τῆς παράστασης· δὲν εἶναι πιὰ ἀνάγκη ν' ἀπλωθῆ ἡ μορφή μπρὸς στὰ μάτια σ' ὅλη της τὴν ἐντέλεια, φτάνει νὰ δοθοῦν τὰ κύρια οὐσιαστικὰ σημεῖα. 'Η σύνθε

ση, τό φως καί τό χρωμα δέν ύπηρετοῦν πιὰ ἀπόλυτα τὴ διαφώτιση τῆς μορφῆς, ἀλλὰ ζοῦν τὴ δική τους ξεχωριστὴ ζωή. Ύπάρχουν παραδείγματα, ὅπου ἕνα τέτοιο μερικὸ σκότισμα τῆς ἀπόλυτης σαφήνειας χρησιμοποιήθηκε γιὰ νὰ μεγαλώση τὸ θέλγητρο τῆς παράστασης, ἀλλὰ ἡ «σχετικὴ» σαφήνεια ὡς μεγάλη παραστατικὴ μορφή ποὺ τὰ παίρνει ὅλα μέσα, μπαίνει στὴν Ἱστορία τῆς Τέ χνης τἡ στιγμὴ ποὺ ἡ τέχνη κοιτάζει τὴν πραγματικότητα ἀπο έντελως ἄλλη ὀπτικὴ ἀντίληψη. Καὶ στὴν περίπτωση αὐτὴ δὲν ὑπάρχει ποιοτικὴ διαφορά, ἄν τὸ Μπαρὸκ χωρίστηκε ἀπὸ τὰ ἱδανικὰ τοῦ Ντύρερ καὶ τοῦ Ραφαήλ, ἀλλὰ ἴσα-ἴσα ἕνας ἄλλος προσανατολισμὸς μὲ τὸν κόσμο.

ΜΕΤΑΦΡ. Δ. ΕΥΑΓΓΕΛΙΔΗ

# ΑΠΟ ΤΙΣ "ΣΤΡΟΦΕΣ, ΤΟΥ JEAN MOREAS

"Αν πῆς: ἡ ζωή 'ναι τρελλό πανηγθρι, Θάχης λίγο μυαλό ἤ ψυχή ταπεινή. Μὰ καὶ πάλι ἄν τήν πῆς θλιβερό ἐργαστῆρι, Θὰ δηλειάσης γοργά, τ' εἶν' τὸ βάρος πολύ.

Γέλα σάν τὰ κλαδιὰ στὰ παιχνίδια τοῦ μπάτη, Σὰν τή θύελλα κλάψε ποὺ μὲ λύσσα ξεσπᾶ, Καὶ πὲς μόνον : ἡ ζωή 'ναι γιομάτη Κ' εἶν' τοῦ ὀνείρου σκιὰ ποὺ περνᾶ.

ΜΕΤΑΦΡ, ΕΛΛΗΣ

# TO TPIMHNON

#### **TPOOPIEMOI**

Αὐτή ή ἄκρη τοῦ Μωρηᾶ ποὺ γνώρισε τόση δόξα καὶ τόσο πλοῦτο, ἀνέκαθεν δέν άκούστηκε καί γιά τόπος πνευματικής καλλιέργειας, γιά πόλη πού δίπλα στὸ ἐμπόριο καὶ τὴν οἰκονομική δράση εὐοδώνεται ἡ θεραπεία τῆς Μούσας και της Τέχνης. Τον τελευταίο μάλιστα καιρό ή πνευματική άγονία έξελί**λθηκε σὲ ἀληθινὴ νέκρα. Μιὰ ἀπέραντη ἔρημος, ἀτελείωτη καὶ πληχτικὴ, εἶναι** όλον αὐτό τὸ μέρος που κατοικούμε, μιὰ ἔρημος που δὲ σκοτώνει μονάχα κάθε φιλότεχνη και άνώτερη πνευματική όντότητα, άλλα και άπογοητεύει κοί κουράζει δλόκληρο τον λαό των έπαρχιων μας που δέ βρίσκει οὔτε έστω μιάν δαση να ξεκουρασθή από τη μονοτονία και νάβρει μια πηγούλα με λίγο καθαρὸ καὶ γευστικό νερὸ ποὺ θὰ τὸν κάμει νὰ νοιώσει ὅτι ὑπάρχει καὶ έδῶ λίγη άληθινή πνευματική ζωή, λίγη δροσιά

\*Υπάρχουν βέβαια καὶ στὴν Πάτρα ἄνθρωποι ποὺ ἡ ἀφοσὶωση καί ἡ πί= στη τους στά Γράμματα καὶ τὴν Τέχνη είναι άδιάφθορη, τιτάνεια, ζωντανή. Λείπει όμως το όλον, ή συγκέντρωση, ή κίνηση, ή προαγωγή, λείπει μ' ένα λόγο τὸ αξμα ποὺ χρειάζεται νὰ κυκλοφορήσει καὶ βάλει σὲ ἐνέργεια τὸ καλοπροαίρετο και πρόθυμον ύλικό, τόν ἄψυχο και μουδιασμένον όργανισμό και μένει Ετσι ή Πάτρα και οι διανοούμενοι της σάν σωμα που του λείπει ή ψυχή, σάν ἔκταση πού τῆς λείπει ὁ γεωργός, σάν ἄτομα πού τοὺς λείπει ἡ ἐνθάρυνση καὶ ή δικαίωση.

Τὸ ξεκίνημα γιὰ τὸ ἔργον ἐκεῖνο, γιὰ τὸ δρόμο ποὺ θὰ μᾶς φέρει στή νέα κατάσταση, στήν πνευματική άναδημιουργία τῆς Πάτρας, εἶναι πολύ δύσκολο, πολύ ἀποθαρυντικό. Δέν μετοβάλονται τόσον εὔκολα καταστάσεις ριζωμένες ἀπό χρόνια, κληρονομημένες ἀπό βαθύ παρελθόν. Ἐμεῖς δὲν ἤρθαμε νὰ σπάσουμε τὸ φράγμα καὶ νὰ διοχετεύσουμε τὸ ἄφθονο νερὸ ποὺ θὰ μετέβαλε τήν ξρημο σε πλούσιο κάμπο με ποικιλλόμορφες καλλιέργειες καί άποδόσεις. Δέν ἢρθαμε νὰ ὑποσχεθοῦμε ὅτι μὲ ἕνα τριμηνιαῖο φύλλο σὰν τὸ δικό μας θὰ κατορθωθή το ξύπνημα αὐτό, ή άναγέννηση, ή πνευματική ἄνθηση τοῦ τόπου μας.

'Εμεῖς θὰ ἀρκεσθοῦμε σὰν ἀνίχνευση, σὰν πείρσμα νὰ ξεκινήσουμε μὲ λίγες φιλοδοξίες. με συγκρατημένην αἰσιοδοξία στὸν μακρύ καὶ ἀνηφορικό δρόμο. Και κεί που λείπουν και οι έλάχιστες σταγόνες δροσιᾶς θὰ θελήσουμε νά Ιδρύσουμε μιά φτωχικήν ὄσση μέ μιά ταπεινή πηγή, μέ λίγα δένδρα, μέ λίγον Τσκιον, με λίγη ζωή. Καὶ νὰ χρησιμεύσει ή ὄαση αὐτή για τοὺς ἄξιους διανοητές νά ξανοίγωνται σε νέους δρίζοντες, νά πέρνουν μεγαλύτερους δρόμους. Γιά μας δέ τοὺς αλλους νά ἀποτελέσει κάποια παραμυθία στή ζωή μας, ἔνα σταθμό, μιὰ γλυκειὰ ἀκροῦλα, ἕνα—γιὰ νὰ ἀλλάξουμε εἰκόνα—συμπαθητικό παραγώνι, γύρω στό όποῖο νὰ μαζευόμαστε καὶ νὰ νοιώθουμε λίγη βαθύτερη χαρά, μιὰ δόνηση και αἴσθηση τοῦ 'Ωραίου.

Τό ξεκίνημα γίνεται άπό την κοινωνία, άπό τον κόσμον όλον έξαρταται νὰ προχωρήσουμε στόν άγωνα μας καὶ νὰ τὸν κερδίσουμε. Τὸ κέρδος δέν θά 'ναι δικό μας, θά άνήκει στην πόλη που ζούμε και έξυπηρετούμε άπο μας δ,τι χρειασθεί θὰ ὑπάρχει: θέληση, θυσία, ἐνθουσιασμός• ἄς δείξουν τὸ ἴδιο καὶ ἐκεῖνοι ποὺ ἀπευθυνόμαστε, ἐκεῖνοι χάριν τῶν ὁποίων ἐκδίδεται τὸ φύλλον αὐτό.

#### EEHFOYMEGA

A STATE OF THE STA

'Από ενα περιοδικό πού μόνο του είνε τοποθετημένο μέσα στά στενά έπαρχιακά πνευματικά ὄρια, θά ἥταν πολύ ἄστοχο νά ζητήσει κανείς νά γίνει δργανον ώρισμένων άρχων. Τέτοιου είδους περιοδικά είνε συνέπειες και άποτελέσματα ίδεολογικοῦ διαφορισμοῦ ότο τίθεται διι προϋπάρχει μέσα στήν κοινωνία ή την τάξη των πνευματικών άνθρώπων, τούλάχιστον. 'Αλλά σ' ένα μέρος όπου δεν ύπάρχει οὔτε ίχνος όμαδικής πνευματικής ζωής, είνε πολύ φυσικό να μήν ύπαρχουν οδίε διάφορα πνευματικά ρεύματα μέ άντιπροσωπευτικά περιοδικά. Στήν τελευταία άνάλυση, στόν τόπο μας θὰ Ιδοῦμε ὅτι δὲν ὑπάρχουν παρά -τὸ πολύ-διάφορα προσωπκά γοῦστα. 'Αλλά καὶ ἀπό τὰ ἀνάλογα περιοδικά τῆς 'Αθήνας, είνε ζήτημα άν ὑπάρχει ἔστω καὶ ἕνα ποὺ νὰ μπορεί οοβαρά νά θεωρηθεί περιοδικό «άρχων». "Οσες άπόπειρες ἔγιναν, μᾶλλον ναυάγησαν για τον έναν η άλλο λόγο. Γι' αύτο προτιμοθμε να το ποθμε μόνοι μας καθαρά άπό την άρχη ότι: δέν εξμαστε περιοδικό ώρισμένων ίδεολογικών ή πολιτικών ή κοινωνικών τάσεων κι' άρχων, όπως δέν άνήκουμε οὔτε σὲ ώρισμένες φιλολογικές ή αίσθητικές σχολές. "Ας προσθέσουμε ἀκόμη ὅτι δὲν εξμαστε δργανο κανενός προσώπου ή όμάδας.

Αύ: δν δμως τὸν ἀρνητικό αὐτοπεριορισμό μας, θὰ ἤταν σόλικο νὰ τὸν ἑξηγήσει κανείς πιάνοντας τὴν ἄλλην ἄκρη, ὅτι δηλαδή. βγαίνουμε ἐντελως τυχαία, χωρὶς κανένα πρόγραμμα, κανένα μέτρο γιὰ τὴν ἐκτίμηση των πραγμάτων, καμμιὰν αἴσθηση εὐθύνης καὶ ὅτι θὰ δημοσιεύσουμε στὴν τύχη ὅ,τι βροῦμε μπροστά μας. Καὶ πρωτα ἀπ' ὅλα ἐπιθυμοῦμε νὰ κρατήσουμε ψηλὰ τὴν καθαρή «πνευματικότητα» τοῦ φύλλου μας. ᾿Από τὰ ποικίλλα φαινόμενα τῆς ζωῆς, τὸ περιοδικὸ αὐτὸ ἐνδιοφέρεται μόνο γιὰ κείνα ποὺ ἔχουν πνευματικὸ περιεχόμενο καὶ μὸνον ἡ πλευρά τους αὐτή μπορεῖ νὰ μᾶς ἀπασχολήσει. Ἡ πολιτική πράξη, τὸ θρησκευτικὸ δόγμα, ἡ πρακτική κοινωνική ἢ οἰκονομική ἐνέργεια, μᾶς εἴνε ὁλότελα πράγματα ξένα κοὶ ἀδιάφορα, ὅπως ξένα καὶ ἀδιάφορα μᾶς εἴνε καὶ τὰ πρόσωπα ποὺ τ᾽ ἀντιπροσωπεύουν.

'Η δεύτερη ἀρχή μας εἶνε αὐτή: Γιὰ νὰ μπορέσει ἕνα περιοδικό ν' ἀποκτήσει σημασία «παιδαγωγική» – στήν εὐρύτερη σημασία της — καὶ νὰ προκαλέσει τὰ πνευματικὰ ἐνδιοφέροντα τοῦ κοινοῦ στὸ ὁποῖο ἀπευθύνεται, πρέπει αὐτό πρώτο νὰ μάθει νὰ πειθσρχεῖ καὶ νὰ ἀνέχεται μέσα στὶς ἴδιες τὶς σελίδες του τὴν ἀντίθετη γνώμη. Γιατὶ χωρὶς ἀνοχή συζήτηση δὲν ὑπάρχει. 'Αρκεῖ μόνον ἡ συζήτηση νὰ γίνεται ὅχι μόνο μὲ κολή πίστη καὶ πρός ἕνα μόνο σκοπό, τὴν ἀλήθεια, ἀλλὰ καὶ μὲ ἀνάλογη προπαρασκευή καὶ γνώση καὶ ἰκανότητα τοῦ καθενός ποὺ θὰ θελήσει νὰ συνεργαστεῖ στὶς σελίδες μας. Τὴν ἀρχή αὐτή τῆς ποιοτικῆς ἐκλογῆς θὰ προσπαθήσουμε νὰ τὴν κρατήσουμε αὐστηρὰ — φυσικὰ μέσα στὰ ὅρια των δυνάμεών μας. 'Η ἀρχή αὐτή θὰ ἐμπνέει καὶ τὶς κριτικές μας.

Αὐτό αἰσθανόμαστε τὴν ἀνάγκη νὰ τὸ τονίσουμε κάπως περισσότερο, γιατὶ, δυστυχως, ὑπάρχει ἡ Ιδέα καὶ μάλιστα μετοξύ μερικων νέων – ὅτι σκοπὸς τῆς κριτικῆς εἶνε νὰ «λανσάρει» τοὺς ὁποιουσδήποτε λογοτέχνες ἢ ἐπιστήμονες «γιὰ νὰ τοὺς δίνει κουράγιο», ὑποστηρίζοντας ἔτσι—τἄχα—τὰ γράμματα καὶ τὰ νέα ταλέντα. Ἡ ἐμπορικὴ διαφημιστικὴ αὐτὴ ἀντίληψη, μὲ ἀρκετὸ ταρτουφισμὸ προχωρεῖ καὶ πειὸ πέρα ὅτι τἄχα ἕνα ἐπαρχιακὸ περιοδικὸ πρέπει ὁπωσδήποτε νὰ παρουσιάζει ἐπαρχιακὴ συνεργασία—ἔστω καὶ αὐτοσχέδια—γιὰ νὰ μὴ φαίνεται—τάχα—ὸ τόπος μας ὅτι ὑστερεῖ πνευματικὰ ἀπὸ τὴν πρωτεύρυσα ἢ ἄλλες ἐπαρχίες. Τέτοιου εἴδους ἀντιδικίες μέσα στὸν κόσμο τοῦ πνεύματος, ἀντιδικίες γέων πρὸς παληοὺς καὶ πατρινων πρὸς ξένους, μᾶς εἶνε ἀπολύτως

άποκρουστικές. Κοὶ στὸ τέλος αὐτοί ποὺ σκέπτονται ἔτσι δὲν λαβαίνουν τὸν κόπο νὰ μᾶς ἐξηγήσουν γιατὶ τἄχα ἔχουμε τόσες ἐξωτερικὲς ὑποχρεώσεις ἀπέναντί τους καὶ δὲν ἔχουμε μᾶλλον βαθιὰ ἐσωτερικὴν ὑποχρέωση πρὸς τὸν ἑαυτό μας κοὶ πρὸς τὸ ἀναγνωστικὸ κοιιὸ ποὺ μᾶς δίνει τὴν ἐμπιστοσύνη του καὶ ζητεῖ κἄποιον ἔντιμο προσανατολισμό.

Σύμφωνα μ' αὐτές τὶς ἀρχές μας, συνεργάτης μας θὰ εἶνε καθένος ποὺ θὰ μπορέσει νὰ μᾶς προσφέρει ἀξιόλογη συνεργασία. Θὰ εἴμαστε πάνιστε ἐξαιρετικὰ εὐτυχεῖς νὰ φιλοξενοῦμε συνεργασία δικῶν μας τοπικῶν πνευματικῶν δυνάμεων καὶ νὰ ὑποβσηθοῦμε νέα ταλέντα ὑπὸ τὰν ρητὸν ὅρον νὰ ἔχουν νὰ προσφέρουν κάτι καλό· ἀλλοιῶς μᾶς εἶνε ἄχρηστα. "Οτι θὰ ἐπιδιώξουμε ἰδισιτέρως τὴν παρακολούθηση κοὶ τὴν ἔρευνα τῶν θεμάτων καὶ ζητημάτων ποὺ σχετίζονται μὲ τὸν τόπο μας, φυσικὰ, εἶνε αὐτονόητο.

#### ΔΥΟ ΜΕΤΆΦΡΑΣΕΙΣ ΜΑΣ

Έκεῖνος ὁ κλάδος τῆς Τέχνης ποὺ ἡ μελέτη του ἔχει ἐντελῶς παραμεληθεῖ στὸν τόπο μας, εἴνε ὁ κλάδος τῶν «εἰκαστικῶν» τεχνῶν, ὅπως λέγονται. Γιὰ τὴν ποίηση καὶ τή λογοτεχνία γενικὰ, γράφονται πολλὰ καθεμέρα καὶ μεταφράζονται περισσότερα. ᾿Απὸ πολλά χρόνια, παράλληλα μὲ τὴν κριτικὴ τῶν φιλολογικῶν ἔργων, ἔχει ἀναπτυχθεῖ ἢ ὁπωσδήποτε καλλιεργεῖτοι καὶ ἡ μελέτη, ἀκόμα δὲ καὶ ἡ ἱστορικὴ τακτοποίηση τῶν φιλολογικῶν φαινομένων καὶ ἐκδηλώσεων ἔχει ἐπιχειρηθεῖ. Γιὰ τή ζωγραφικὴ, ὅμως, τὴ γλυπτικὴ, τὴν ἀρχιτεκτονικὴ, γιὰ τὶς τέχνες ἐκεῖνες ποὺ ὁ ἄνθρωπος ἐκφράστηκε μὲ τὴ γραμμὴ, τὸν ὅγκο, τὸ χρῶμα, δυστυχῶς δὲν ἔχει γίνει τίποτα ὡς τὰ σήμερα, ἐκτὸς ἀπὸ μερικὲς δειλὲς καὶ μᾶλλον ἀναξιόλογες ἐρασιτεχνικὲς προσπάθειες.

Γιὰ ὅσους ξέρουν ποιὰ ἀφάνταστη κίνηση γίνεται στὴν Εὐρώπη γύρω ἀπ' τὶς εἰκαστικές τέχνες, τὶ βιβλία καὶ περιοδικὰ βλέπουν τὸ φῶς κάθε βδομάδα, πόσες ἄπειρες ἔδρες ὑπάρχουν στὰ Πανεπιστήμια, εἶνε φανερὸν ὅτι ἡ φτώχεια τοῦ τόπου μας στὸ σημεῖο σὐτὸ εἶνε κατάδηλη. Καὶ ὅταν λέμε «τοῦ τόπου μας» δὲν ἐννοοῦμε καθόλου τὴν ἐπαρχία μόνον, ἀλλὰ καὶ τὴν πρωτεύουσα. Τὸ Πανεπιστήμιο τῶν ᾿Αθηνῶν, εἶνε τὸ μόνο Πανεπιστήμιο τοῦ κόσμου ποὺ δὲν ἔχει οὔτε μιὰ ἔδρα τῆς Ἱστορίας τῆς Νέας Τέχνης.

Ή άγραμματοσύνη αὐτή ποὺ μᾶς δέρνει στὰ ζητήματα τῆς τέχνης (γιστὶ αὐτή εἶνε ἡ κυριολεξία) μᾶς ἔχει ἐπηρεάσει τόσο τὸ γοῦστο μας, ὥστε δὲν πρέπει νὰ θεωρηθῆ ὑπερβολή ὅτι οἱ περισσότεροι ἔλληνες δύσκολα μποροῦν νὰ ξεχωρίσουν μιὰ χαλκομανία ἀπὸ ἕνα ἀξιόλογο ζωγραφικὸ πίνακα. Στὴν ἐλαττωματική μας ἐπίσης μόρφωση ὀφείλεται ἡ χοντροκομένη ἀντίληψη ὅτι σκοπὸς τῆς τέχνης εἶνε νὰ ἀπομιμεῖται τὸ φυσικὸ ἀντικείμενο καὶ ὅτι ὅσο φυσικώτερον εἶνε ἕνα ἔργον τέχνης, τόσον εἶνε καί... ὁμορφώτερο. Ἡ ἀντικαλλιτεχνικὴ αὐτή ἀντίληψη στηρίζεται στὴν τέλεια ὅγνοια τοῦ τρόπου μὲ τὸν ὁποῖο ἑξελίσσεται στὴ ζωἡ ἡ ἀντίληψη τῆς καλλιτεχνικῆς φόρμας καθώς καὶ τῶν παραγόντων ποὺ ἐπηρεάζουν τὴν ἑξέλιξη αὐτή.

Γι' αὐτὸ εἴμαστε πολύ εὐτυχεῖς ποὺ στὸ πρῶτο φύλλό μας δημοσιεύουμε σὲ μετάφραση μιὰ μελέτη τοῦ μεγάλου Wölfflin σχετική μὲ τἰς καλλιτεχνικὲς φόρμες. Ό καθηγητής Wölfflin θεωρεῖται ἀπ' ὅλους στὴν Εὐρώπη σήμερα ὡς ὁ κορυφαῖος τεχνοκρίτης καὶ Ιστορικὸς τῆς αἰσθητικῆς ἐξελίξεως τῆς τέχνης. Εἶνε ἕνας ἀπὸ τοὺς μεγάλους έκείνους συγγραφεῖς ποὺ ἐφορμάρησαν τὴν ἐπιστημονικὴν ἀντίληψη τῆς ἐποχῆς μας γύρω ἀπὸ τὰ καλλιτεχνικὰ προβλήματα. Ἡ μελέτη ποὺ δημοσιεύουμε εἶνε ἕνα κεφάλαιον ἀπὸ τὸ πολύκροτον ἔργο του «Βασικὲς ἔννοιες τῆς Ιστορίας τῆς Τέχνης» ποὺ εἶχε μίαν ἀπόλυτη

έπίδραση στὶς σχετικὲς μελέτες. Δὲν ἀμφιβάλλουμε ὅτι θὰ χρησιμεύς ει στοὺς ἀναγνώστες μας γιὰ νὰ ξεκσθαρίσουν στὸ νοῦ τους μερικὰ ζητήματα σχετικὰ μὲ τὸν τρόπο ποὺ πρέπει νὰ ξεχωρίζουμε τὰ καλλιτεχνικὰ ἔργα κοὶ νὰ θεωροῦμε τὴν ἑξέλιξη τοῦ μεγάλου σύτοῦ φαινομένου τῆς ζωῆς ποὺ λέγεται καλλιτεχνική δημιουργία.

Τή μετάφραση ἐφιλοτέχνησε ὁ διαπρεπέστατος Καθηγητής τοῦ Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης κ. Δημ. Εὐαγγελίδης—ἔνας ἀπό τοὺς λίγους, τοὺς ἐλάχιστους, ποὺ προσποθοῦν νὰ μπάσουν στὸν τόπο μας τὴν ἐπιστημονική μελέτη τῆς νέας τέχνης—καὶ τὴν εἶχε σιείλει πρό κοιροῦ στὸν διακεκριμένο φίλο μας κ. Γιάννη Μηλιάδη γιὰ νὰ χρησιμοποιηθεῖ σ' ἔνα ἀθηναίϊκο περιοδικό ποὺ διέκοψεν ὅμως τὴν ἔκδοσή του. Σὲ μᾶς τὴν παρεχώρησε ὁ κ. Μηλιάδις. Πολὺ πρόθυμα εὐχοριστοῦμε καὶ τοὺς εὐο. ᾿Ακριβως ἐπειδὴ δίνουμε πολλή σημασία στὴν «παιδαγωγική» ἐπίδραση ποὺ ἔχουν τέτοιες μελέτες, θὰ ἐπιδιώξουμε νὰ παρουσιάσουμε διαδοχικὰ καὶ ἄλλες αἰσθητικὲς καὶ τεχνοκριτικὲς μελέτες κορυφαίων εἰδικῶν, ὅπως ὁ Ρίγκλ, ὁ Ντβόρτζακ, ὁ Πίντερ καὶ ἄλλοι.

Διό λόγια γιὰ τὴν ἄλλη μετάφρασή μας. Στὸν περίφημο Παλατινό Κώδικα (χειρόγραφο) διασώθηκε μιὰ όλόκληρη ἀνθολογία ἀπὸ διάφορα ἀρχαῖα ἐπιγρόμματα ποὺ ἀνήκουν στὴν ἐλληνιστική ἐποχὴ ὡς τοὺς κάτω αὐτοκρατορικοὺς ρωμαϊκοὺς χρόνους. Τὰ ἐπιγράμματα τῆς ἀνθολογίας αὐτῆς χωρίζονται σὲ διάφορα εἴδη, ἀνοθηματικὰ, ἐρωτικὰ κ, ἄ. δ. Τὰ ἐρωτικὰ ἴσως εἶνε τὰ ώραιότερα δλων. Μεγάλοι εὐρωποῖοι φιλόλογοι ἐμελέτησαν καὶ μετάφρασαν στὴ γλώσσα τους τἰς μικρὲς αὐτὲς πέρλες—τὸν ΰστατο χαιρετισμό ποὺ ἄφισε τὸ ἀρχοῖο ἑλληνικὸ πνεῦμα πρὶν οβύσει.

Τά μκρά αὐτά ποιήματα πού ἔγραφε συνήθως κατά παραγγελίαν καὶ μέ πληρωμή ἕνας «poeta doctus» τῆς ἐποχῆς ἐκείνης, ὅσο κι' ἄν δὲ μποροῦν. φυσικά, νὰ συγκριθοῦν μὲ τὰ μεγαλόπνευστα ἔργα των κλοσικών χρόνων, εἶνε, ώς τόσο, χαρακτηριστικά της έποχης-καὶ μάλιστα μιᾶς έποχης που έχει πλείστα κοινά χαρακτηριστικά με τη δική μας. Είνε μικρή ή πνοούλα τους, άλλά είνε περίκομψα, φροντισμένα, γεμάτα χάρη κοί γούστο καὶ κέφι μοιάζουν περισσότερο με τίς καλοδουλεμένες δαχτυλιδόπετρες της ίδιας έποχης καί άποπνέουν την άγάπη τοῦ μικροκαμωμένου, τοῦ χαριτωμένου κοὶ τοῦ παιχνιδιάρικου, μιᾶς μικροτεχνίας ροκοκό, παράλληλα μέ τήν ἐπιδεικτικότητα καὶ βαριά έπισημότητα που είχε ή μεγαλοτεχνία τῆς ἴδιας παράξενης καὶ πολυσύνθετης έκείνης έποχης. 'Αντιπροσωπεύουν ένα κόσμο με διασπασμένη την ένότητά του πού όδηγοῦσε στὰ μεγάλα όμαδικὰ ἔργα καὶ ἀποτροβηγμένον στήν καλλιέργεια μιᾶς θυμόσοφης άτομικῆς διάθεσης. Δέν εἶνε μεγάλα ἔργα. άλλὰ ἔχουν τη γλυκειάν ἐκείνη οἰκειότητα που ἀκριβως λείπει ἀπό τὰ άριστουργήματα με τη μεγάλη λάμψη. Είνε περισσότερο καθημερινά, περισσότερο δικά μας.

Στή γλώσσα μας μετέφρασε πρό χρόνων μερικά άπ' αὐτὰ ὁ μακαρίτης καθηγητής Μενάρδος. Ἡ ἐπιθυμία του ὅμως νὰ τὰ καταστήσει μουσικώτερα προσθέτοντας ρίμα στὴ μετάφρρση, τὸν ἀνάγκασε νὰ κάμει πολλοὺς βιασμοὺς τοῦ κειμένου, ν' ἀλλάξει ὀνόματα κι' ἄλλα παρόμοια. Ἡ ρίμα εἶνε ἔνα ἐξωτερικό στολίδι ἀσήμαντο οἱ ἀρχαῖοι ἄλλωστε, δὲν τὴν εἴχαν γνωρίσει καθόλου. Νσμίζουμε ὅτι ἡ νέα μετάφρσση ποὺ παρουσιάζουμε εἶνε πολὺ πιὸ πιστὴ καὶ ἀποδίδει περισσότερο τὸ πνεῦμα τους.

Δὲν ἀφίνουμε τὴν εὐκαιρία ποὺ μᾶς δίνεται γιὰ νά ποῦμε δυὸ λόγια γενικώτερα γιὰ τὶς μεταφράσεις τῶν ἀρχαίων Ἑλλήνων. ᾿Αναμφιβόλως γίνονται
στὸν τόπο μας πολλές κι᾽ ὅλοι νομίζουν πῶς εἶνε τὸ εὐκολώτερο πράμα νὰ
μεταφράσει κανεἰς ἀπ᾽ τοὺς ἀρχαίους—ἀκόμα κι᾽ ἀπόφοιτοι τοῦ γυμνασίου μὲ

μὲ τὰ κολυβογράμματα ποὺ μάθανε στὰ μαθητικὰ θρανία. Πολλοί νομίζουν πῶς ἀρκεῖ ποὖνε ἔλληνες γιὰ νὰ ξέροιν... ἑλληνικὰ καὶ μάλιστα ἀρχαῖα. Δυστυχῶς οἱ περισσότερες μεταφράσεις τῶν ἀρχαίων στὴ γλῶσσα μας τὴ νέα ἤ ἔχουν γίνει καὶ γίνονται ἀπὸ ἀνθρώπους ποὺ δέν ξέρουν τὴ γλῶσσα καὶ εἶνε γεμάτες ἀπὸ παρανοήσεις ὢστε τὰ κείμενα νὰ εἶνε ἀγνώριστα, ἡ γίνονται μὲ μιὰ σχολαστικὴ διάθεση ν' ἀποδοθοῦν κατὰ λέξη, σὰ θεματογραφία, καὶ τότε χάνουν ὂλη τὴν καλλιτεχνικὴ καὶ αἰσθητική τους άξία ποὺ ἔχουν ὡς ἔργα τέχνης. Θὰ ἐπιδιώξουμε νὰ δόσουμε ἐξακολουθητικὰ μεταφράσεις ἀπὸ τὰ ἀρχαῖα κείμενα, μόνον ὅμως ὅταν θὰ μπορέσουμε νὰ ἔχουμε στὸ κεφάλαιο αὐτὸ τὴ συνεργασία είδικῶν ποὺ θὰ μποροῦν κοὶ τὴ γλῶσσα νὰ ξέρουν καὶ τὴν ποίηση τῶν κειμένων νὰ μὴ ἐξατμίζουν.

### Н ПРОТОМН ТОУ ПАЛЛН

Ή εἴδηση πώς ή προτομή τοῦ Πάλλη θὰ στηθεῖ σὲ μιὰ πλατεῖα τῆς ᾿Αθήνας, δὲν εἴναι δυνατό παρὰ ν᾽ ἀκουστεῖ μ᾽ ἐνθουσιασμό ἀπό τοὺς φίλους τῆς Δημοτικῆς. Γιατί ὁ ᾿Αλέξανδρος Πάλλης εἴναι ἕνα σύμβολο—σύμβολο τοῦ τίμιου καὶ μὲ συνέπεια ἀγωνιστῆ.

Μόλις τὸ 1885 βγῆκε τὸ «Ταξίδι», ὁ Πάλλης πρώτος ἀπ' ὅλους κατάλαβε τὴ σημασία τοῦ ἔργου, ποὺ μ' οὐτὸ καταπιανόταν ὁ Ψυχάρης. Σἀν ζωντανὸς ἄνθρωπος εἶχε ἀγαναχτήσει γιὰ τὸ κατάντημα τῆς δασκαλοκρατούμενης 'Ελλάδας τοῦ καιροῦ ἐκείνου, τῆς 'Ελλάδας, ποὺ ἐνῷ τὴν ἔδερνε κάθε λογῆς μιζέρια, ὀμφαλοσκοποῦσε στὶς προγονικὲς εὔκλειες, ποὺ δὲν ἦταν σὲ θέση νὰ νοιώσει, κι' ἱδροκοποῦσε νὰ μάθει ποιὸς ἤταν ὁ «δόκιμος» τύπος γιὰ νὰ μιλάει καὶ νὰ γράφει σύμφωνα μὲ τὶς ρετσέτες τῶν σοφολογιώτατων τῆς ἐποχῆς, ποὺ μὴ μπορώντας ν' ἀτειίσουν τὸν ἀρχαῖον ἐλλητικόν πολιτισμό καὶ ν' ἀπολαύσουν τὰ κάθε λογῆς μνημεῖα του, τὸν ἀντιλαμβάνοντο στατικὰ καὶ μουσειακὰ, ἐνόμιζαν ὅτι ἀρχαία ἐλληνικὴ φιλολογία σημαίνει ἀρχαία γλώσσα κ' ἐβάλθηκαν νὰ «ἐπαναφέρουν» τὴν ἀρχαία γλώσσα γιὰ νὰ… «έπαναφέρουν» καὶ τὸν ἀρχαῖο πολιτισμό. "Αν λοιπὸν ἔλεγαν κ' ἔγραφαν ὁ λέμβος καὶ ὅχι ἡ δρνις, θὰ ξεφύτρωναν μονομιᾶς αὐτόμστα οἱ Φειδίαι, οἱ Ἰκτίνοι, οἱ Αἰσχύλοι, οἱ 'Αριστοφάνηδες.

Σ' οὐτό τὸ ἀνεδαφικὸ παραλήρημα τῶν σοφολογιώτατων τῆς ἐποχῆς δέν ήταν δυνατό να συμμετάσχουν οι «ζωντανοί», που μ' άρχηγό τον Ψυχάρη και συναρχηγό τον Πάλλη και τον 'Αργύρη 'Εφταλιώτη βροντοφώνησαν τή γλωσσική άλήθεια, πού γιά νά την έπιβάλουν άγωνίστηκαν άγωνα συνεπή, συνεχή, τραχύ κ' ἐπικίνδυνο τὴν ἐποχὴ ἐκείνη. 'Ο ἀγώνας ίδισίτερα τοῦ Πάλλη ήταν πολύμορφος καὶ τὸ ἔργο του πολυσύνθετο. Ένθάρρυνε τοὺς δημοτικιστές, χτυπούσε τούς καθαρευουσιάνους με τίς σοφές μελέτες του, με τά δηκτικώτατα έπιγράμματά του κι' ἀκόμα βοηθοΐσε στὸ σύνολο τὸν ἀγῶνα μὲ τά φιλολογικά του Εργα-ποιήματα, «Ταμπουράς καὶ Κόπανος», γλωσσικές μελέτες, μεταφράσεις άρχαίων συγγραφέων—τοῦ «Κύκλωπα» τοῦ Εύρυπίδη, μετάφραση τοῦ κατά Ματθαίον Εὐαγγελίου, ποὺ ἄρχισε νὰ δημοσιεύεται στήν «'Ακρόπολη» τοῦ Γαβριηλίδη» καὶ τόσο θόρυβο δημιούργησε μὲ τὶς γνωστές σκηνές, τὰ «Εὐαγγελικά». 'Αλλὰ τὸ σπουδαιότερο ἔργο τοῦ Πάλλη εἶναι ἡ μνημειώδης μετάφραση τῆς Ἰλιάδας τοῦ Ομήρου, ποὺ ὁ Πάλλης τὴν ἔφερεν είς πέρας με άληθινή μαεστρία σε τρόπο, που μπορεί να πεί κανείς πώς δ "Ομηρος ξαναγεννήθηκε στη γλώσσα του λαού μας.

Μέχρι τὸ θάνατό του δὲν ἔπαψε ν' ἀγωνίζεται μὲ συνέπεια, χωρὶς κανένα συμβιβασμό γιὰ τὴν ὑπόθεση τῆς λαϊκῆς γλώσσας, γιατὶ κάθε συμβιβασμός

ηταν άντίθετος με την εύθύτητα κι' άγνότητά του.

Τὰ βιβλία του, ὁμορφοτυπωμένα στὸ Λίβερπουλ, τὰ ἔστελνε δωρεἀν στὴν Ἑλλάδα, γιὰ τὴν ἐνίσχυση τοῦ ὀγώνα, ποὺ τυχερὸς αὐτὸς είδε στὴ δύση τοῦ βίου του νὰ ἐπικρατεῖ σ' ὅλους τεὺς τομεῖς. Γαλήνιος πιὰ μὲ ἥρεμη τὴ συνείδηση ὅτι «τὸν καλὸν ἀγῶνα εἰργάσατο», προαισθάνθηκε τὸ τέλος του κι' ἔγραψε τὸ παρακάτω ἐπίγραμμα στὸν Ψυχάρη, ποὺ εἶχε πεθάνει, λίγα χρόνια μετὰ τὸ συναγωνιστή του τὸν 'Αργύρη 'Εφταλιώτη.

Ψυχάρη, τον 'Αργύρη έφτοῦ ποὺ πᾶς ἄν δεῖς, Πές του πιὰ τώρα δὲ θ' ἀργήσω, Τρίτος ἐγὼ πρὸς τὸ λιμάνι τῆς στερνῆς Γαλήνης ν' ἀρμενίσω...

Τ. ΜΑΓΔΑΛΗΝΟΣ

#### ENGAPPYNSEIS

Μὲ μεγάλη μας εὐχαρίστηση δημοσιεύουμε τό ἄρθρο ποὺ ὁ κ. Ύπουργός τῆς Παιδείας εὐαρεστήθηκε νὰ γράψει γιὰ τό πρώτο μας φύλλο. Ό κ. Γεωργακόπουλος κατάγεται ἀπὸ τὰ δικά μας μέρη, γι' αὐτὸ μὲ ξεχωριστή στοργή περιέβαλε τὸ φὺλλο μας. Γι' αὐτήν καὶ γιὰ τὸ ἄρθρο του τὰ «᾿Αχαϊκὰ» εἶναι ὑπερήφανα.

— Ἐπίσης ἔνας διαλεχτός λογοτέχνης ἐνθαρρύνει έντελως αὐθόρμητα τὸ ἔργο μας. Εἶναι ὁ ποιητής κ. Γ. ᾿Αθάνας. Δημοσιεύουμε κατωτέρω ἔνα γράμμα του ποὺ μᾶς ἔστειλε καὶ γιά τὸ ὁποῖο τὸν εὐχαριστοῦμε θερμά. ᾿Α ξιότιμε κύριε,

Πορακαλώ να δεχθήτε τὰ συγχαρητήριά μου γιὰ τἦν ἀπόφασί σας νὰ ἐκδώσετε τὰ «'Αχαϊκά». Βρίσκω πως ἐἶνε ὑπέρτατη ἀνάγκη νὰ δημιουργηθή πνευματική κίνησι στὰ μεγάλα ἐπαρχιακά μας κέντρα γιὰ νὰ δροσιστή λίγο ὁ μαραμένος ψυχικός τους βίος, νὰ καλλιεργηθή τὸ αἴοθημα, νὰ φωτισθή ὁ νοῦς, νὰ φτερώσουν οἱ ιδέες. Κάμετε ὅ,τι μπορεῖτε στὴ Δυτική μας Ἑλλάδα.

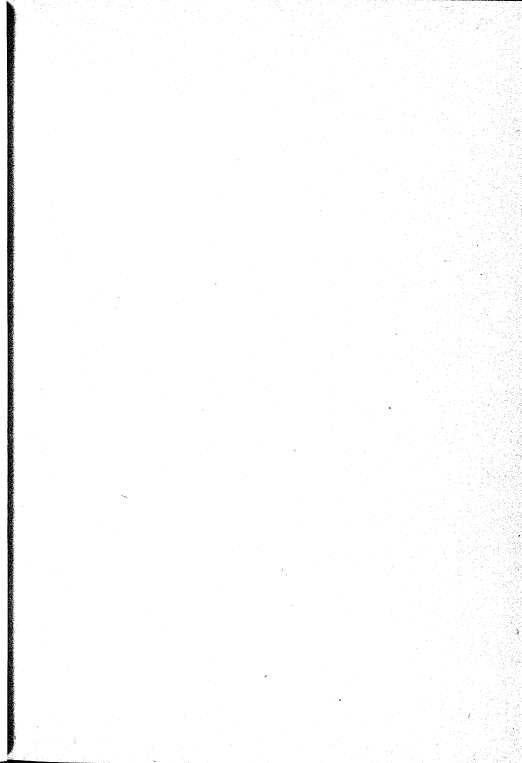
Μέ ἄπειρες εὐχές Γ. ΑΘΑΝΑΣ

## XPONIKA

- 'Ο Μορφωτικός Σύλλογος Κυριών ώργάνωσε μιὰ σειρὰ διαλέξεων μὲ όμιλητὰς ἀπό τὴν 'Αθήνα. Πρώτος ἀπ' αὐτοὺς κατέβηκε στὴν πόλη μας καὶ ἐμίλησε ὁ ὑφηγητὴς στὸ Πανεπιστήμιον 'Αθηνών κ. Συκουτρῆς μὲ θέματα παρμένα ἀπὸ τὴν 'Ιλιάδα.
- Τον έρχόμενο μήνα ή έπτροπή έράνων Πατρών γιά την προτομή τοῦ Καρκαβίτσα που πρόκειται νά στηθή στή πατρίδα του Λεχαινά, όργανώνει διάλεξη μὲ όμιλητήν ἀπό την 'Αθήνα. 'Η όμιλία θἄναι σχετική μὲ τὸ ἔργο τοῦ μεγάλου μας διηγηματογράφου. 'Ο όμιλητής ἴσως νὰ εἶνε ὁ καθηγητής τοῦ Πανεπιστημίου κ. Ν. Βέης.
- Μὲ τὴν εὐκαιρία τῆς μεταφορᾶς γνωστῆς λέσχης τῶν Πατρῶν σὲ ἰδιόκτητο κτίριο, συζητήθηκε ἡ ἴδρυση στὴ πόλη μας λέσχης ἐπιστημόνων καὶ διανουυμένων, ὅπου θὰ βρίσκουν κάθε εἴδους ψυχαγωγία οἱ ἐπιστήμονες τῶν διαφόρων κλάδων κι᾽ ἄλλοι καλεσμένοι των. Ἡ λέσχη θὰ εἴχε καὶ αἴθουσα συγκεντρώσεων, ἀναγνωστήριο κ. ἄ. Μέχρι στιγμῆς δὲν ἀναλήφθηκε σχετικὴ πρωτοβουλία.
- 'Ομοίως έρίφθηκε ή ίδέα να συμμετάσχει καὶ ή Πάτρα στὶς έορτὲς τῆς 100ετηρίδος τοῦ Πανεπιστημίου 'Αθηνών. Οἱ ἀπόφοιτοι τοῦ Πανεπιστη-

μίου αύτοῦ ποὺ ζοῦν στὴν πόλη μας θά συγκεντρωθοῦν νὰ γιορτάσουν τό γεγονὸς μὲ μιὰ ἢ περισσότερες όμιλίες.

- Κατόπιν ἀπὸ τὴν τελευταία κρατικήν ἐπιχορήγηση ἐτοιμάζεται ὑπὸ τὴν ἐπίβλεψη τοῦ ἐφόρου ἀρχαιοτήτων κ. Γιάννη Μηλιάδη τὸ ᾿Αρχαιολογικό μας Μουσεῖο. Θὰ εἶνε ἔτοιμο τέλος Μαΐου καὶ θὰ λειτουργήσει ἀμέσως.
- Ἡ τελευταία μακρά ἀσθένεια τοῦ κ. Στεφ Θωμοπούλου, τον ἐμπόδισε νὰ μᾶς στείλει τὴ συνεργασία του, Ὁ σεβαστός μας Ιστορικός ἐτοιμάζει τὴν Ἡστορία του τῆς πόλεως των Πατρών (β' ἔκδοση). Μέχρι τώρα ἐξήντλησε καὶ τοὺς Φραγκικούς χρόνους καὶ τοῦ ὑπολείπεται ἡ 'Ενετοκρατία καὶ Τουρκοκρατία.
- 'Αραιά τά μαθήματα τῆς Σχολῆς τοῦ Λαοῦ. Τὸ ἴδρυμα αὐτὸ, παρ' ὅλες τἰς φιλότιμες προσπάθειες ποὺ κατεβλήθηκαν δὲν κατώρθωσε νἄβρει τὸν δρόμο του καὶ νὰ ἀνταποκριθῆ στὴν ἀποστολή του. Κι' ὅμως ἄξιζε καλύτερη τύχη.
- Στὸ Ροταριανὸ ὅμιλο τακτικές συνεστιάσεις κάθε Τετάρτη βρόδυ μὲ καλὲς ὁμιλίες μεταξὺ τῶν ουνδαιτημόνων. Αἱ τελευταῖες ἀπ' αὐτὲς εἶνε: Τοῦ ἰατροῦ κ. ᾿Αριστείδου ᾿Αντωνιάδου μὲ θέμα τὰ ψυχολογικὰ φαι ὁμενα τῶν τυφλῶν καὶ καὶ τὰ αἴτια τῆς συχνοτέρας τυφλώσεως στὴν πόλη μας, τοῦ κ. Ἡλία Λαΐου, Ἐπιθεωρητοῦ Μ. Ἐκπαιδεύσεως, γιὰ τὸ Συμπόσιο τοῦ Πλάτωνος, τοῦ κ. Γ. Μπαδογιαννάκη, Διευθυντοῦ Μ. Σχολῆς, περὶ ἡμερολογίων καὶ ἡμερολογιακοῦ ζητήματος, τοῦ κ. Μενελάου Κυριακοπούλου, Διευθυντοῦ Λαϊκῆς Τραπέζης, γιὰ τὴ δημογραφικὴ κατάσταση τῆς σημερινῆς Ἑλλάδος καὶ τῶν ἀναλογιῶν της πρὸς ἐκείνη τῆς Νοτίου Ἰταλίας, τοῦ κ. Γιάννη Μηλιάδη, ἐφόρου ἀρχαιοτήτων, γιὰ τὴν πνευματικὴν ἀνάπτυξη τῆς Ἐπαρχίας καὶ τοῦ κ. Χσριλάου Κακοὺρη γιὰ τοὺς παράγοντας τῆς ἑλληνικῆς ἐπαναστάσεως.
- Το νέο μουσικό σωματεῖο «Πατρινή Χορωδία» είχε τον τελευταῖο καιρό τρεῖς καλές έμφανίσεις. Ἐκτιμήθηκε ή θετική καὶ φιλότιμη προσπάθεια των νέων αὐτων ποὺ ζητοῦν νὰ τονώσουν τὸ μουσικό αἴσθημα στὸν τόπο μας.
- Στὸ Αἴγιο συνεχίζονται αὶ διαλέξεις κάθε Κυριακή πρωὶ στὸ Δημαρχεῖο καὶ στὴν αἴθουσα «'Ανάπλασις». Τέτοιες καλές προσπάθειες εἶνε ἄξιες κάθε ἐπαίνου.
- Στὴν ἐφημερίδα «Τηλέγραφος» φιλολογική σελίδα κάθε Δευτέρα μέ τὴν ἐπιμέλεια τοῦ κ. Καγκελάρη.
- 'Ομοίως στην «Ερευνα» Αίγίου κάθε Κυριακάτικο φύλλο με τη φροντίδα τοῦ κ. Κλεάρχου Μιμίκου. 'Ο ἴδιος έμφανίζεται με έκλεκτην έργασία καὶ σὲ ἄλλα φιλολογικὰ φύλλα τῆς χώρας μας. 'Ομοίως στην έφημερίδα «Φωνή τοῦ Αίγίου» με τὸν κ. Βαλσαμίδη.
  - -Τὸ δεύτερο τεῦχὸς μας θά κυκλοφορήση στὶς 15 Ίουνίου.



•